



MUSLIM  
MATORIDIAN  
ORGANIZATION

جلد 1، شمارہ 2، رمضان - 1446، مارچ 2025

مایہنامہ

# بصیرتِ اسلام



الحادی نظریات کا مطالعاتی جائزہ (الحادی کیا ہے؟)

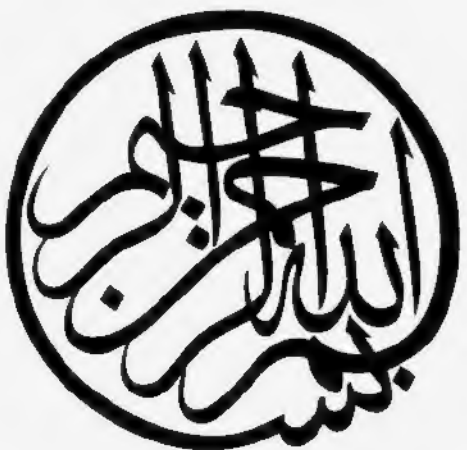
مذہب کی آفاقی افادیت

تعارف کتب معرفہ کے مذہب اور سائنس

ہندو مت کا تصور الہیت اور بہت پرستی

شنویازم: ایک جائزہ

پیش کش : مسلم ماتریدین آرگنائزیشن



روالخواہ، روادادیتیت، روادادیان پاٹلہ اور دو رہ حاضر میں اسلامی نظام حیات کی افادات کے حوالے سے علمی و تحقیقی مقالات سے مزین ماہ نامہ

# ماہ نامہ بصیرتِ اسلام

## INSIGHT OF ISLAM

جلد-۱ / شمارہ-۲ / رمضان ۱۴۳۶ ہجری مطابق مارچ ۲۰۲۵

مدیر

محمد انور الماتریدی

پیش کش

مسلمہ ماتریدی آرگنائزیشن

به فیضان نظر

امام الہدی امام ابو منصور الماتریدی

[پ، ۸۵۲، عیسوی م ۹۲۳، عیسوی]

جملہ حقوق بے حق مدیر محفوظ ہیں

ماہنامہ بصیرتِ اسلام

جلد، شمارہ ۱، ۲

مدیر محمد انور الماتریدی

نائب مدیر محمد یاسر مشتاق

صفحات ۶۷

سال اشاعت رمضان ۱۴۳۶، مارچ ۲۰۲۵

سرور ق حمزہ عابر

نویسی اشاعت بر قی اشاعت **DIGITAL PUBLICATION**

ناشر مسلم ماتریدین آرگنائزیشن، لاہور

## مجلس مشاورت

- |                          |                      |
|--------------------------|----------------------|
| ﴿ شہروز احمد نظامی       | ﴿ محمد یاسر مشتاق    |
| ﴿ محمد عثمان علی کاشمیری | ﴿ محمد اسامہ بن صالح |
| ﴿ محمد عمر اقبال         | ﴿ حمزہ عابر          |

## فہرست

|    |                                          |                                                 |
|----|------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| 7  | شیخ الحدیث پیر غلام رسول قاسمی حفظہ اللہ | مذہب کی آفاقی افادیت                            |
| 11 | محمد انور الماتریدی                      | الحادی نظریات کا مطالعاتی جائزہ (الحاد کیا ہے؟) |
| 16 | فیصل ریاض شاہد                           | ترویج الحاد کے اسباب (قطع دوم)                  |
| 19 | حافظ جمشید ابن جنید                      | الحاد کے معاشر تی ذرائع اور ان کا سد باب        |
| 23 | محمد اسامہ مصطفوی                        | وجود خدا کا انکار ناممکن ہے                     |
| 24 | محمد ذوالقدر نین السبریلوی               | ہندو مت کی تصورِ الہیت اور بہت پرستی            |
| 28 | محمد یاسر مشتاق                          | تعارف کتب: معرکہ مذہب اور سائنس                 |
| 38 | محمد عثمان علی کاشمی                     | شناوازم: ایک حبائزہ                             |
| 44 | خواجہ محمد حسنین اویسی                   | مغربی فنکر پر اسلامی فلسفے کا عملی اثر          |
| 47 | علامہ محمد انس بن دیالوی                 | سیکولر ازم: ایک مفصل تعارف (قطع دوم)            |
| 55 | عائشہ کشفی یاسین                         | لبدل ازم: ایک حبائزہ (قطع دوم)                  |
| 58 | محمد اسامہ بن صالح                       | فتح الغیب اور تعلیمات قادریہ                    |

## مذہب کی آفاقی افادیت

شیخ الحدیث پیر سائیں غلام رسول قاسمی حفظہ اللہ تعالیٰ

### مذہب کیوں ضروری ہے

(1) سائنس جب کسی بھی مشینری کو ایجاد کرتی ہے تو اس کا موجہ اپنی ایجاد کردہ مشین کے خراب ہونے کی صورت میں اسے تحریک کرنے کیلئے کمل لائچہ عمل (Technical order) تیار کرتا ہے بلکہ اس پر کام کرنے والوں کو باقاعدہ مینوول (Manual) فراہم کرتا ہے۔

ہم نے اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے کہ بعض حاس اور نازک مشینوں (Equipment) پر کام کرتے وقت اگر کاریگر (Technician) کے ہاتھ میں مینوول نہ ہو تو اس کے خلاف قانونی کارروائی (Technical Charge) لانا کر دی جاتی ہے۔

انسان جیسی عظیم مشینری کے خالق نے جو میکنکل آرڈر اور جو مینوول عطا فرمایا ہے اس کا نام شریعت ہے۔ ملک دین ان اصطلاحات اور ان ناموں سے جتنی بھی نفرت کا ذریمہ کریں مگر ان حقائق سے منہ نہیں موز سکتے اور انہیں انسان زندگی کے لیے اپنے دہر سے یا اپنے الخاد سے کوئی نہایت منظم اور مدلل انسانی (Technical order) لانا پڑے گا۔ یا پھر اسلام کو مانپڑے گا۔

اسی Technical order کو عملًا سمجھانے کے لیے ماہرین کا عملہ بھی مشینری کے ساتھ بھیجا جاتا ہے۔ مثلاً پاکستان نے جب بھی یورپی ممالک سے جہاز خریدے تو انہیں ممالک سے ماہرین کا عملہ ساتھ پہنچا۔

یہ مثال ہم نے صرف بات سمجھانے کے لیے پیش کی ہے۔ بلا تشییہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے دیے گئے احکام کو عملاً کر کے دکھانے اور نافذ کرنے کے لیے بھیجے گئے عملے کو انہیاء علیہم السلام کہا جاتا ہے۔ مذہب کا لفظی معنی ہے راستہ، مینوول کے لفظ میں اسی کا مفہوم پایا جاتا ہے۔

## (۲)۔ انسان کی زندگی کے دو مختلف پہلو ہیں۔

ایک ذاتی اور دوسرا اجتماعی۔ ذاتی زندگی کے بھی دو پہلو ہیں۔ ایک پہلو کا تعلق اس کی زندگی کی بقاء سے ہے اور دوسرے پہلو کا تعلق اس کی زندگی کی محض گزران اور عیش سے ہے۔ اسی طرح اجتماعی زندگی کے بھی دو پہلو ہیں ایک ازدواجی یا عائی اور دوسرا معاشرتی۔ عائی زندگی کا تعلق اہل و عیال سے ہے جس میں ساس، بیوی اور اولاد اور والدین شامل ہیں۔ اور معاشرتی زندگی کا تعلق گھر کے اور پڑوی اور زمین کے پڑوی سے لے کر ملکی اور بین الاقوامی سطح تک وسیع ہے۔ اب مجموعی طور پر انسانی زندگی کے چار مختلف پہلو سامنے آگئے۔

(۱)۔ ذاتی زندگی کی بقاء

(۲)۔ ذاتی زندگی کی گزران

(۳) عائی زندگی

(۴) معاشرتی زندگی

اب ملحدین بتائیں کہ زندگی کے یہ تمام پہلو تسلیم شدہ ہیں کہ نہیں؟ کیا زندگی کے ان تمام گوشوں کا مکمل راستہ تیار کرنا گناہ ہو گا یا انسانیت پر احسان؟ انسان کو جنگلیوں کی طرح جنگل کے قانون کے حوالے کر دینا انسانیت ہو گیا جیوانیت؟

انسان کو ان چاروں پہلووں سے متعلق قانون اور راستہ مرتب کرنا ہو گاتا کہ جرم سے پہلے اس جرم کی سزا کا قانون موجود ہو۔ ہر کسی کو ہر کسی کی جان لینے یا زمین چھیننے کی اجازت نہیں دی جاسکتی۔ یہ قانون کوئی بھی مرتب کرے۔ بالفرض ملحدین ہی مرتب کر دیں تو ملحدین کے اس طے شدہ قانون کا نام کیا ہو گا۔ اگر اس کا نام راستہ ہو گا تو یہی مذہب کا ترجمہ ہے۔ اگر اس کا نام قانون (Law) ہو گا تو یہی اسلامی زبان میں الاحکام السلطانیہ "کہلاتا ہے۔ نام بدلنے سے حقیقت نہیں بدلتی۔ تو پھر مان جائیے کہ مذہب اور انسانیت لازم و ملزم ہیں۔ اب آپ خلا اور خاموشی کی مثالیں نہیں دے سکتے۔ خلا اور خاموشی کے لیے آپ کو زمین خالی کرنا ہو گی یا اپنی زبان کو خاموش رکھنا ہو گا۔

### (۲) انسان جسم اور روح کا مجموعہ ہے۔

جسم اور روح کے اپنے اپنے تقاضے اور ضروریات ہیں۔ ہمارے نبی کریم ﷺ نے فرمایا ان لجستک علیک حَسْنًا تیرے جسم کا بھی تجویز حق ہے (بخاری: ۱۹۷۵)۔

ضمانت طب پر بحث اور مختلف دواؤں کی تجویز ایک الگ بات ہے۔ لیکن ہر مذہب نے زیادہ سے زیادہ توجہ روح اور اس کی اصلاح پر دی ہے۔ آپ نے کبھی نہیں سنا ہو گا کہ فلاں مذہب کا دار و مدار طبی تعلیمات پر ہے۔ ہر مذہب نے روح کی اصلاح اور اخلاقیات پر زیادہ زور دیا ہے۔ غصہ، تکبر، حسد، لالج، بغض وغیرہ ہی وہ بیماریاں ہیں جو انسان کو حیوان بنادیتی ہیں۔ ان کی اصلاح انسانی روح کا فطری تقاضا ہے۔ اس تقاضے کی تکمیل کیلئے دین اور مذہب کی ضرورت پڑتی ہے۔ دنیا کا ہر مذہب عاجزی سمجھاتا ہے، اسلام میں نماز اور سجدہ و رکوع اس عاجزی کے انتہائی مظاہر ہیں۔ جبکہ تمہارے دامن میں ضرور اور بغاوت کے سواء کچھ نہیں۔

### (۳) آپ نے تجربہ کیا ہو گا کہ تمام انسان ایک جیسے ذہن کے نہیں ہوتے

اور یہ بھی دیکھا ہو گا کہ ذہین آدمی کبھی کسی کند ذہن پر اعتماد نہیں کرتا اور اس کے مشورے پر دار و مدار نہیں رکھ سکتا۔ یہ بات ایک بالکل تجرباتی اور سائنسی حقیقت ہے۔

اب اگر دنیا بھر کے کند ذہن آپس میں مل کر ذہین لوگوں کے خلاف ایک مجاز کھڑا کر دیں، تحریک چلا گیں اور احتمانہ مطالبات کا ایک چارٹر تیار کر کے امن عامہ کو تباہ کر دیں تو آپ ان کا کیا بگاڑ لیں گے؟

یہ سمجھنا بھی ضروری ہے کہ ذہانت اور کند ذہنی کے صرف یہ دو ہی درجے نہیں بلکہ ہر بندے کی ذہانت دوسرے سے مختلف ہے اور ان کے درمیان بے شمار درجات ہیں۔ بعض لوگ کسی ایک میدان کے ماہر ہوتے ہیں مگر دوسری طرف ان کا ذہن چلتا ہی نہیں۔ کسی کاغذے میں دماغ خراب ہو جاتا ہے اور کسی کو خوشی میں کچھ نہیں سوچتا کسی کو ٹیشن (Tension) لا جن ہو جاتی ہے اور چڑچڑا ہو جاتا ہے وغیرہ وغیرہ۔

لوگوں میں سب سے زیادہ ذہین فطین، علیم، حکیم مستقل مزانع عفو در گزر کے پیکر اور پاک ترین جسم و روح کے حامل حضرات کو اگرچن کر انسانیت کی راہنمائی اور نسبتاً کم ذہین لوگوں کی تربیت پر مامور کر دیا جائے تو یہ ایک نہایت دلنشمندانہ فیصلہ ہو گا اور انسانیت پر رحم کی انتہاء ہو گی۔

پس ایسے ہی لوگوں کو جب اللہ کریم جل شانہ نے جب چتا ہے تو انہیں نبی اور رسول کا نام دیا۔ بڑی سادگی اور آسان بات ہے ہے قبول کرنے کی بجائے محدثین نے بد عقیدگی کا خول پھین کر تنقید کا نشانہ بناؤالا۔ اللہ کریم نے مصلحانہ اعلیٰ ظرفی کا عزم سونپتے ہوئے اپنے حبیب اللہ سے فرمایا:

**خُذِ الْعَفْوَ وَأْمُرْ بِالْأَفْرَادِ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ**

یعنی در گزر کرنے کو اپنا وظیرہ بناؤ، تیکی کا حکم دو اور جاہلوں سے مت الجھو (الاعرافی: ۱۹۹)۔

## الحادی نظریات کا مطالعاتی جائزہ (الحاد کیا ہے؟)

محمد انور الماتریدی

بی نوع انسانیت کے درمیان مختلف بندیاں پر کئی اقسام کی تفریق کی جاتی ہے کہ جس کے ذریعے ہم افراد کے درمیان، ان کی شناخت، ان کے مختلف امتیازی تشخیص کے ساتھ کر سکتے ہیں اسی امتیاز و تفریق اور شناخت و تشخیص کی غرض سے ہم انسانوں کو کئی درجات میں تقسیم کرتے ہیں اسی تقسیم میں معیار لسانیات بھی ہو سکتی ہے یا وہ معیار تقسیم ممالک و برائیں کے اعتبار سے بھی ہو سکتا یا پھر ممکنہ طور پر رنگ و نسل کے اعتبار سے تفریق و تقسیم بھی ہو سکتا ہے،

کہ اسی تقسیم سے ہم مختلف انسانی گروہ کے درمیان تمیز و امتیاز کر سکتے ہیں مگر ب تقسیمات میں سب سے اساسی تقسیم اور معیار تشخیص نظریات ہوتے ہیں یعنی سب سے زیادہ اہم جو تقسیم و معیار تشخیص ہے وہ نظریات کے تشخیص ہے کہ آخر جن افراد کے بارے میں گفتگو کی جا رہی ہے ان کے نظریات کیا ہیں؟ ان کے نظریات کے تشخیص سے ہم ایک امتیازی فاصل حد مقرر کر سکتے ہیں کہ ایسے ایسے نظریات اس خاص گروہ کے ساتھ ملک ہے اور ان نظریات کے حامل افراد اس گروہ میں شامل ہوتے ہیں، اور کون کون نہ اس گروہ میں شامل نہیں۔

اسی تمهید سے ہم نے یہ جانا کہ نظریات ہی وہ معیار تشخیص ہے جس کے ذریعے ہم کسی مکتبہ فکر کے بارے میں اساسی معلومات حاصل کر سکتے ہیں، اس لیے ہم الحاد کے تعارف کے بعد اب اس کے اساسی و بنیادی نظریات کے بارے میں گفتگو کریں اور جانیں گے کہ آخر الحاد اپنے نظریاتی تناظر میں کیسا ہے؟ اور کن کن نظریات کا حامل ہے۔

...(Atheistic attribute status

الحادی تو صافی حیثیت

الحاد کے تعارف میں سب سے پہلے ہم نے اس کی جس تو صافی حیثیت پر کلام کیا تھا وہ تھا اس کا، "انکاری تصور" پر مبنی ہونا یعنی یہ ایک اثباتی مقدمے (المیات و مذہب) کے مقابلے ایک انکاری تصور ہے (الحاد)

اب چونکہ یہ ایک اختلافی تصور ہے تو یہ اپنی توصیفی حیثیت و ماهیت کے تقاضے کے مطابق مذاہب سے بالکل الٹ نظریاتی فکر کے گا جس جس پر مذہب ایک اثباتی نقطہ نظر سے کلام کرے گا اس پر الحاد ایک سلبی و انکاری نقطہ نظر سے گفتگو و مخالفت کرے گا، یعنی یہ الحاد اپنی استقلالی نظریاتی فکر نہیں رکھتا ہے ایک ایسا نظریہ ہے جس کی بنیاد اپنی توصیفی حیثیت میں محض المیات و مذہب کی مخالفت ہے، جیسے یہ کہتے ہیں نا! عدم اپنی ذات میں کچھ نہیں، نہ اس کی کوئی ذاتی حیثیت ہے بلکہ اس کی حیثیت اس کے سوائے کچھ نہیں کہ یہ وجود کی ضد ہے، اسی طرح الحاد کی اپنی کوئی استقلالی حیثیت نہیں سوائے اس کے، کہ یہ مذہبی المیات کا انکار کرے،

ہی اس کی عدی و سلبی توصیفی حیثیت ہے جس کی بنیاد پر یہ مذہب و المیات کا منکر ہے اور اسی ضمن میں مذہب کے تمام تر نظریات سے اختلاف رکھتا ہے تو جب آپ یہ نکات سمجھ چکے ہیں تو آپ پر یہ حقیقت بھی واضح ہو جائے گی کہ الحاد کے نظریات کیا ہوں گے،

اسی کو ہم ذیل میں بیان کریں گے کہ الحاد کے کیا نظریات ہے؟؟

### Atheistic Theory of Religion

### الحادی نظریہ برائے مذہب

الحاد کے نظریے سے مذہب محض ایک فریب ہے جو قدیم زمانے میں انسان نے اپنی کمزوریوں کے باعث تخلیق کیا کہ جب اس نے دیکھا کہ بہت سے امور و قوع پذیر ہوتے ہیں جن کی توجیہ الانوں کے پاس نہیں تو انہوں نے اس سب کو ایک خود ساختہ اختراعی خدا کی کار میگری قرار دے کر اس کی عبادت شروع کر دی، تمام مذاہب انسانی اختراع ہے مذہب کی کوئی حقیقت نہیں نا اس کی بیان کردہ تعلیمات درست ہیں۔

اسی جعلی مفروضہ کے تحت الحادیوں نے مذہب سے الٹ اپنے وجودیات و علمیات، اخلاقیات و اقدار سمیت تصویر انسان اور تصویرِ کائنات گھڑ لیا

### الحادی نظریہ برائے وجودیات و علمیات

### ATHEISTIC THEORY OF ONTOLOGY AND EPISTEMOLOGY

الحادی وجودیات و علمیات کے نظریات کی بنیادی اساس تجربت پرستی (Empiricism) منطقی ایجادیت (logical positivism) پر قائم ہے جس کیشدت کے نتیجہ میں مادیت پرستی (Materialism) کا نظریہ سامنے آتا ہے جس کے مطابق حقیقت صرف وہی ہے جس کا دراک ہم اپنے حواس کے ذریعے کر سکتے ہیں جو ہمارے دائروں اور اک کے باہر ہے اس کا وجود حقیقی نہیں ہے اسی نظریے کی رو سے وجود کی حقیقت صرف ادے و طبیعت اشیاء ہیں اور مادے کے علاوہ کسی شئی کا وجود نہیں، ملکہ ہین اپنے الحادی نظریہ وجودیات و علمیات کے ذریعے مذہب کے نظریات پر حملہ کرتے ہوئے تمام تر غیر مادی حقائق اور ما بعد الطبعیات وجودات مثلًا وجود باری تعالیٰ، فرشتے،

روح، آخرت کا انکار کرتے ہیں

### الحادی نظریہ برائے کائنات

Atheistic Theory of Universe

الحادی نظریہ برائے کائنات اس مذہبی نظریے کی شدید مخالفت کرتا ہے کہ اس کائنات کی تخلیق کے پیچھے خدا تعالیٰ کی ذات ہے بلکہ الحادی اس کائنات کی ابتداء کے بارے میں ہانوی مفروضات کو تسلیم کرتا ہے اور اس کو خدائی تخلیق کے مقابل سبب تخلیق کائنات سمجھتا ہے، اس معاملے میں محدثین باہم اختلاف میں مبتلا نظر آتے ہیں کوئی تقدیم کائنات The eternal universe کا قائل ہے تو کوئی نظریہ عظیم انفجار (Big bang) کے بعد اس کائنات کی ایک ابتداؤ کو مانتے ہیں مگر ساتھ پھر ہانوی غیر معقولی نظریات کو اپنانے ہوئے ہیں جس کے مطابق، خود تخلیق کار کائنات، The universe created by chance یا ممکنہ طور پر اتفاقی کائنات Self-creating universe؛

ہے

الحادی کائنات کی توجیہ کے لئے کسی بھی قسم کا مفروضہ اختیار کرتے ہیں جس سے خدا کے تصور کی نقی کی جاسکے، اسی کے ساتھ کائنات کے نظم و ضبط اور بقا کے معاملے میں مذہب کے نظریے کی مخالف میں قوانین فطرت laws of Nature کو نظم کا سبب قرار دیتے ہیں

### الحادی نظریہ برائے انسانیت

Atheistic Theory of Humanity

الحادی نظریہ برائے انسانیت اپنے تو صفحی حیثیت کے مطابق انسانی وجود کی تشریح میں مذہب کی مخالفت کرتا ہے کہ مذہب کے مطابق انسان خدا تعالیٰ کی سب سے عظیم، اعلیٰ، تخلیقی شاہکار ہے جس کو تمام تر مخلوقات پر فضیلت حاصل ہے بلکہ اس کو اشرف المخلوقات کا لقب بھی دیا گیا ہے۔

جبکہ الحادی نظریہ انسانیت اس کے بر عکس انسان کو ایک اعلیٰ و عظیم تخلیق نہیں سمجھتا بلکہ (Darwinism) کے نظریہ ارتقاء کے تحت انسان کو ایک ادنی سا حیوان قرار دیتا ہے جو ایک ایماء سے بتدریج ارتقاء کرتے ہوئے مختلف قسم کے جانور بن کر آج انسان بن گیا اس کی حیثیت ایک عام جانور کی ہے، اور اس کو دیگر جانداروں پر کوئی ایسی فضیلت حاصل نہیں جو مذہب نے انسان کے بارے میں بیان کی ہے۔

### الحادی نظریہ برائے اقدار و حقوق

Atheistic theory of value and Basic rights

الحادی نظریہ برائے انسانیت نے جب انسان کے اساسی مقام و فضیلت کا انکار کر دیا جو مذہب نے اس کو دیا تھا تو از خود انسان کے اقدار و حقوق کا تصور فنا ہو جاتا، مگر پھر بھی برائے نام اپنے مفاد کی خاطر محدثین نے تعقل کو سربراہ قرار دیتے ہوئے انسان کے لیے چند حقوق و اقدار کے ناقص نقصے کو ترتیب دیا مگر اس کی حیثیت بھی سطحی

ہے کہ جب مذہب کے پیش کردہ انسانی شرف کا ہی انکار کر دیا تو اقدار و حقوق سب موضوعی تھہر اکیونکہ انسان تو ایک عام سے ایباء کی ارتقاء یافتہ صورت ہے۔

#### Atheistic Theory of Objectivism

#### الحادی نظریہ برائے مقصدیت

الحادی نظریہ برائے مقصدیت کی اساسی بنیاد الحادی نظریہ برائے انسانیت ہے کہ انسان محض ایک جانور ہے جو ارتقاء کی منزلیں عبور کرتے ہوئے یہ منطقی حیوان بنا تو جب یہ انسان ہے ہی جانور تو کیسا مقصد کیسی منزل سب چیزیں بالکل لا مقصدیت پر قائم ہیں انسان کا کوئی مقصد نہیں انسان اپنے مقصد کا انتخاب خود کرے، وہ اپنے مقصد کے انتخاب میں بالکل آزاد ہے۔

#### Atheistic Theory of Freedom

#### الحادی نظریہ برائے حریت

الحادی نظریہ برائے حریت اپنی اساسی فکر کے ساتھ مذہب کی عائد کردہ ذمہ داریوں اور حدود و قیود کی نخش مخالفت کرتا ہے اور اس کے مقابلے میں یہ نظریہ دیتا ہے کہ انسان کلی طور پر آزاد ہے اس کو اختیار ہے جو چاہے کر گزرے کسی بھی قسم کی قید نہیں لگائی جاسکتی، کسی بھی فعل کو حرام قرار نہیں دیا جاسکتا، اگر وہ زنا کرنا چاہے تو کرے اگرچہ محرمات (ماں، بہن) سے ہی کیوں نا ہو، شراب پینا چاہے تو پے، جواہر لینا چاہے تو کھلیے، الغرض اس کو مدد ہی قیودات اور خدا کے احکام پر عمل کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔

یہی وجہ ہے کہ ملحدین حد سے زیادہ فعل قبیح کے مرتكب نظر آتے ہیں، یہی نظریہ انسان کے اندر حیوانی صفت پیدا کرنے کا سبب ہے۔

#### Atheistic Theory of Ethics

#### الحادی نظریہ برائے اخلاقیات

الحادی نظریہ برائے اخلاقیات اپنے نظریاتی تقاضوں کے تحت مذہب کے تجویز کردہ ایک استقلالی نظام اخلاقیات کی تردید کرتا ہے کہ مذہب مسئلہ اخلاقیات (مسئلہ خیر و شر) کے متعلق انسان کے اندر ایک فطری حس کا اثبات توکرتا ہے مگر اس کے ساتھ یہ خیر اور شر کے تعین کے لیے وہی کو اس کے حاکم کے طور پر پیش کرتا ہے کہ خدا تعالیٰ اپنے الہام وحی کے ذریعے اچھائی اور برائی کے درمیان فرق کو واضح کرتا ہے کہ یہ فلاں امر اچھائی ہے اور فلاں برائی ہے، یعنی یہاں اچھائی اور برائی کا معیار وحی الہی ہے۔

جبکہ الحادی نظریہ کے مطابق اخلاقیات کی کوئی استقلالی اساس نہیں ہے بلکہ یہ تو مذہب کا ایک فرسودہ تصور ہے ہمیں اخلاقیات کے تعین کے لیے کسی مستقل پیانا کی ضرورت نہیں بلکہ یہ اچھائی اور برائی کا تصور زمان و مکان کے تغیر کے ساتھ تبدیل ہو سکتا ہے کہ ممکن ہے کہ ایک خطے میں ایک کام غلط سمجھا جائے جبکہ

دوسرے خطے میں وہی کام اچھا ہو جسے کہ جسم فرد شی کا کام ایک تہذیب میں غلط سمجھا جاتا ہے تو دوسرا جگہ اچھا سمجھا جاتا ہو،

الحادی اخلاقیات نے اس اچھائی اور برائی کے درمیان اس حد فاصل کو ختم کر دیا جس کے ساتھ ہم اپنے اس فی شرف و تشخص کو قائم رکھ سکتے تھے یعنی الحاد کے نزدیک کوئی چیز اچھی اور بُری نہیں ہے،

(نظریات کی نوعیت) -- (*Status of Theories*) ..

الحاد کے مندرجہ بالا تمام نظریات کو دیکھیے کہ الحاد نظریاتی اعتبار سے اپنی کوئی منفرد استقلالی فکر نہیں رکھتا بلکہ یہ تو صرف عدی مکتبہ فکر ہے جو مذہب کے مقابل بالکل الٹ نظریہ رکھتا ہے کہ ہر ہر وہ معاملہ جس میں مذہب نے اثباتی موقف اختیار کیا وہیں الحاد نے اس نقطہ پر اختلافی بیانیہ سامنے رکھ دیا، چاہے وجودیات و عملیات کا معاملہ ہو یا اخلاقیات و اقدار کا یا پھر تصور انسانیت و کائنات کا معاملہ ہر مرید ان میں ایک الٹ منطق اپنایا کر مذہب کی نظریاتی مخالفت کی گئی ہے، الحاد کے اس مطالعاتی تجویزی سے یہ واضح ہو گیا کہ الحاد کا تشخص اس کے سلبی و عدمی نظریات ہے جو اس کو معقولیت کے درجے سے گرا دیتے ہیں۔

## ترویجِ الحاد کے اسباب (قسط دوم)

فیصل ریاض شاہد

متكلّمین اور فلاسفہ کے مباحث -

جدید الحاد اگرچہ اپنی شدت میں قدیم الحاد سے سخت ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ جدید کی نسبت قدیم الحاد زیادہ مدل تھا۔ یہی وجہ ہے کہ مغرب کے پرانے لڑپر میں خدا کے حوالے سے دقيق مباحث کثرت سے ملتے ہیں جبکہ جدید ڈسکورس خدا پر محض الزامات سے عبارت ہے۔ جدید الحادی لڑپر اپنے دلائل اسلوب اور استدلال میں غیر پہنچتے ہے۔

یورپ اپنی فکر کا تانہ بانہ قدیم یونانی فلاسفہ کے ساتھ جوڑتا ہے۔ اس فکری تاریخ کا ایک سراط ایس ملطی (تحیل) Thales ہے اور دوسرا چڑاؤ کنز ہے۔ مغرب کی یہ پہچیں سو سالہ تاریخ فلسفے کی تاریخ ہے اور فلسفے کی تاریخ ہی الحاد کی تاریخ بھی ہے۔ مذہب کے مقابل فلسفہ ایک مستقل علم ہے، جو وحی کی بدایت سے تو محروم ہے لیکن عقل انسانی کے نور سے منور ہونے کا مدعا ہے۔ لیکن یہی وہ نکتہ ہے جہاں سے فلسفے اور مذہب کے درمیان کشمکش شروع ہو جاتی ہے۔ اس کشمکش میں جہاں مذہب کے حق میں سینکڑوں متكلّمین نے قلم اٹھایا وہیں سینکڑوں فلاسفہ نے مذہب پر تنقید بھی کی ہے۔ اس فکری جنگ میں وحی اور عقل دونوں ہی آمنے سامنے رہی ہیں۔ ان میں وجہ نزاع تشریحات نہیں بلکہ ایک دوسری کی جھٹ، مقام اور اتحادی ہیں۔ وحی عقل کو معادن کی حیثیت میں قبول کرتی ہے لیکن خدا سے آزاد عقل وحی کے وجود ہی کو رد کر دینا چاہتی ہے اور چاہتی ہے کہ ہر شے پر اپنا حاکمانہ تسلط قائم کر لے۔

فلسفہ میں وحی و عقل کی یہ کشمکش ہمیشہ سے دچپی کا موضوع رہی ہے۔ سوال یہ تھا کہ کیا عقل کی طرح وحی بھی حصول علم کا کوئی ذریعہ ہے؟ کیا وحی کا امکان ہے؟ کیا وحی پر اعتماد کر کے انسانی زندگی کا رخ متعین کیا جاسکتا ہے؟ اور اگر وحی ممکن ہے تو عقل کی حیثیت کیا ہے؟ اگرچہ فلسفیوں نے ان سوالات پر سیر حاصل گفتگو کی ہے لیکن

اس بحث سے کوئی حقیقی نتیجہ اخذ نہیں ہو سکا۔ یہ سوالات آج بھی ممن و عن موجود ہیں۔ اگر کچھ فرق آیا تو وہ مولیدین اور مفکرین کی تعداد میں آیا ہے۔ البتہ یورپ میں یہ بحث اسی دن ختم ہو گئی تھی جب عمانو کل کانت Kant نے مابعدالطبعیات کو ناقابل معلوم قرار دے دیا تھا۔ اس کے بعد مغرب ایک نئی ست میں چل پڑا جس کی منزل الحاد تھا۔ کانت سے پہلے بھی درجنوں مفکرین نے وجود باری تعالیٰ پر شبہات کا اظہار کیا تھا لیکن یہ ان کا انفرادی عمل تھا، کانت کے بعد مغرب نے الحاد کو بحیثیت مجموعی اختیار کر لیا

وجود باری تعالیٰ کی بحث بھی اتنی ہی پرانی ہے جتنا کہ خود انسان پر اتا ہے۔ لیکن اس بحث نے کبھی بھی شدت اختیار نہیں کی، حتیٰ کہ دنیا میں جہاں کہیں بھی مذاہب کی جڑ مضبوط رہی وہاں الحاد اور وجود باری تعالیٰ کی مباحث پر زیادہ غور ہی نہیں کیا گیا۔ لیکن مغرب چونکہ شروع ہی سے وحی کی ہدایت سے محروم رہا ہے اور چونکہ مغرب نے اپنے مذہب عیسائیت کا بھی حلیہ بگاڑا اس لئے وہاں فلسفے اور تشكیک نے خاص طور پر نشوونما پائی۔ جب خدا کی ذات پر سوالات اٹھائے گئے تو وہ طرح کے مفکرین سامنے آئے جن میں سے بعض نے اپنے خدا اور مذہب کی حمایت کی اور بعض نے تشكیک اور انکار کا راستہ اپنا۔ ہم یوں کہہ سکتے ہیں کہ متكلمین کا گروہ خدا کے وجود کو علمی طور پر ثابت کرنا چاہتا تھا اور فلاسفہ کا گردہ ان کے استدلالات میں نقائص تلاش کر کے اسے رد کر دینا چاہتا تھا۔

وجود باری تعالیٰ کے اثبات میں مسیحی متكلمین نے متعدد منطقی آر گوینڈ پیش کئے کہ جن سے ان کے نزدیک خدا کا وجود ثابت ہو جاتا تھا۔ ان دلائل کو بعد ازاں مختلف نام دے دئے گئے اور اب یہ دلائل وجود باری تعالیٰ کی کوئی، وجودی اور غائبی دلیل وغیرہ کے ناموں سے معروف ہیں۔ وجود باری تعالیٰ کے ان دلائل کی صحت پر فلاسفہ نے شدید قسم کے اعتراضات اٹھائے اور کہا کہ اگر بالفرض ان دلائل سے کوئی خدا ثابت ہو بھی جائے تو وہ ایسا خدا نہیں کہ جس کا تعارف ہمیں عیسائیت، یہودیت، اسلام یاد یگر مذاہب کرواتے ہیں۔ ان مذاہب میں خدا ایک زندہ وجود ہے، قادر مطلق اور رحمان و رحیم شخصی وجود ہے جس نے اپنے ارادے اور اختیار کے ساتھ اس کائنات کو عدم سے وجود بخشنا لیکن فلاسفہ کے نزدیک متكلمین کے دلائل سے محض کسی مجہول علت العجل اور کسی بے جان اندھے گونگے بھرے خدا کا اثبات ہوتا ہے جس کی حیثیت محض ایک تو چہی اصول کی ہے۔ ان دلائل کی صحت اور

ان سے کیا ثابت ہوتا ہے اور کیا نہیں، یہ فی الوقت ہمارے موضوع سے خارج ہے، ان شاء اللہ وبارہ کسی موقع پر اس حوالے سے مفصل گفتگو کی جائے گی البتہ یہاں مقصود صرف یہ ہے کہ وجود باری تعالیٰ کے کلامی دلائل پر قدیم و جدید ہر طرح کے فلسفیوں نے تحفظات کا اظہار کیا ہے۔ اور یہ ایک حقیقت کے طور پر مانا جا رہا ہے کہ وجود باری تعالیٰ کے اثبات کے کلامی دلائل اپنے مدعایں ناکام ہیں اس لئے خدا کا نہ ہونا اس کے ہونے سے زیادہ روشنی ہے۔ دور حاضر کے محدثین کی اکثریت نے اس وہم کی بنیاد پر مذہب کو ترک کیا ہے۔

## الحاد کے معاشرتی ذرائع اور ان کا سد باب

حافظ جشید ابن جنید

ہمارے معاشرے میں الحاد کے جو محرکات ہیں ان پر گفتگو سے قبل میں الحاد کے ابتدائی دور سے اب تک بڑھنے کے جو عوامل ہیں ان پر بات کرتا ہوں۔ میں الحاد کے عوامل کو تین ادوار میں تقسیم کرتا ہوں

(۱) ابتداء

اسکو باقاعدہ ۱۷۵ صدی سے شمار کیا جاتا ہے اس دور میں الحاد کے محرکات میں سب سے بنیادی سبب مذہبی تعصب اور ظلم تھا جو کہ عیسائیٰ کلیسا کی حکمرانی کی بناء پر تھا کیونکہ عیسائیٰ مذہب اپنی اصل سے بالکل ہٹ چکا تھا جس وجہ سے وہ خدا کے پیغام کو بھول کر نفس پرستی میں مبتلا ہوئے اور انہوں نے انسانیت کے تشخص کو بھی پامال کیا۔ کلیسا کے مظالم نے بہت سے اذہان میں مذہب کے بارے میں تشکیل پیدا کر دی جو لوگ کچھ حد تک مذہب کو مانتے تھے لیکن مذہب والوں سے تنگ تھے انہوں نے یا فرقہ پر و نشست ایجاد کیا جس کو کلیسا کا باغی بھی کہا جاتا ہے لیکن جو مطلق مذہب سے بیزار ہو چکے تھے وہ لوگ الحاد کی طرف چلے گئے یہ الحاد کا ابتدائی دور تھا

(۲) وسط

۱۸ صدی کے اواخر سے اس دور کا آغاز ہوتا ہے یہ دور وہ ہے جس میں تحقیقات کا دخل ہے اس دور میں بہت سے مغربی علماء نے مشرقی علوم کو سیکھ کر ان پر تحقیق شروع کی ان لوگوں کو مستشرقین Orientalists کہا جاتا ہے ان لوگوں میں ایک طبقہ عیسائیٰ و یہودی تھا جو کہ غیر جانبدار ہونے کی بجائے جانبدار بن گئے اور اسلام اور مسلمانوں پر اپنی تنقیدات کی بوجھاڑ کر دی انکے اعتراضات کا ایک حصہ تو بالکل خیالی تھا جس کا اسلام سے بالکل بھی تعلق نہ تھا خیر اس دور میں مشرقی ممالک میں بھی تشکیل کا دروازہ کھل گیا

(۳) حاضر

سابقہ گفتگو ایک تمہید کے طور پر تھی جس سے عصر حاضر کے عوامل سمجھنے میں آسانی رہے گی موجودہ دور میں الحاد کے بڑھنے کے درج ذیل عوامل ہیں:

(۱) اہل علم کی عدم توجہ

یورپ میں جدت پسند طبقے عروج پکڑ رہے تھے جس سے مشرقی لوگ بھی متاثر ہو کر خود کو ماذر ان کرنا پسند کرنے لگے اس صورت حال میں بہت سے سوالات نے نوجوان نسل کو تشكیک میں مبتلا کر دیا اب وہ اپنے سوالات اپنے قریبی ان علماء سے پوچھتے جو درحقیقت مکمل عالم نہ تھے جس کی وجہ سے وہ جوابات نہ دیتے اور نوجوان آخر کار ارتدا د کے ہاتھ لگ جاتے

(۲) سائنس

ساننسی اکتشافات نے جب فلکیات کے چندر از افشاں کیے تو اسکو عار بنا کر ملحدین نے مذہب کو دینا نوی اور سائنس کا مخالف ثابت کرنے کی بھروسہ کو شش کی اس کشمکش میں وہ لوگ ارتدا د کا شکار ہوئے جو سائنس کی غیر حقیقی باتوں کو بھی مذہب پر ترجیح دیتے تھے

(۳) میڈیا

ہمارے معاشرے میں مذہب بیزاری کی روایت فلم سازی اور ڈرامہ کے ذریعے بھی کی گئی جس سے آپ بھی واقف ہیں کہ جس طرح ذہن سازی کا کام ان سے لیا جاتا ہے

(۴) جدید افکار

اس میں وہ تمام طبقات شامل ہیں جو مذہب میں جدت پسند ہیں کیونکہ الحاد کو ایک راستہ یہ گروہ بھی مہیا کرتا ہے کہیں نصوص کا انکار کرتا ہے تو کہیں مأخذ دین کا جس کی وجہ سے اسلام کی بنیادی چیزوں کے بارے میں منسلک لوگوں کے ذہن تشكیک میں مبتلا ہو جاتے ہیں

سد باب کی صورتیں

الحاد ایک تصوراتی بیماری ہے اس بیماری کا بھی سد باب ممکن ہے جس کے لیے ہم چند صورتیں ذکر کرتے ہیں

## (۱) تقابل ادیان

اس شعبہ پر کام کی کی وجہ سے نوجوان نسل اسلام کو بھی دیگر مذاہب کی طرح دیکھتی ہے جیسے ہر مذہب کے فرقے یا کتب ہیں اسلام میں بھی ہے وہ لوگ مگان کر بیٹھتے ہیں کہ اسلام بھی رسمی مذہب ہی ہے جو انسان کا بنایا ہوا ہے جبکہ اسلام کا دیگر مذاہب سے یا بانیان مذاہب کا آقائے دو عالم صلی اللہ علیہ وسلم سے دیگر کتب کا قرآن مجید سے تقابل کر دیا جائے تو اسلام کی حقانیت ہر ایک پر روز روشن کی طرح عیاں ہو جائے گی مثال کے طور پر 1933ء میں ایک مجلہ شائع ہوتا تھا جس کا نام Islamic Review تھا اس میں نو مسلم شخصیات اپنا و قدم بیان کرتی تھیں کہ کس طرح انہوں نے دیگر مذاہب سے اسلام کا تقابل کیا اور اسکو سچا جانا تقریباً 2005ء کے قریب معروف افراد تھے جنہوں نے ایسی تحقیقات سے اسلام قبول کیا تو ضروری ہے اس شعبہ میں موجود لوگ اور دیگر اہل علم اس پر تحقیقی کام پیش کریں

## (۲) سائنس اور اسلام

اس موضوع کو بالکل واضح کرنے کی ضرورت ہے کیونکہ ایک مذہبی طبقہ سائنس کو بالکل ہی غلط قرار دیتا ہے جس کی وجہ سے نوجوان انکو تنگ نظر سمجھ کر اسلام کے مخالف ہو جاتے ہیں اور ایک طبقہ سیکولر بن جاتا ہے کہ مذہب اور سائنس کو جدار کھو دنوں ایک دوسرے میں مداخلت نہیں کر سکتے ہیں جبکہ سائنس صرف ایک Tool ہے جو ہمیں ہر چیز کے بارے میں اٹھنے والے سوال How کیسے؟ کا جواب دیتی ہے جبکہ مذہب ہر چیز کے بارے میں اٹھنے والے سوال Why کیوں؟ کا جواب دیتا ہے یہ فرق واضح کرنے کی اشد ضرورت ہے یونیورسٹی کے طلبہ اسی غلط فہمی کی بناء پر مشتمل ہو جاتے ہیں

## (۳) الحاد کا مطالعہ

الحاد کا اصل نظریہ کیا ہے؟ الحاد کی تاریخ کیا ہے؟ الحاد کے مقاصد کیا ہیں؟ کیا الحاد نظام حیات مہیا کرتا ہے؟ ان جیسے سوالات پر ہمیں خود کام کر کے نوجوان نسل کو دکھانا چاہیے کہ الحاد کی اصل صورت کیا ہے کیونکہ وہ صرف محدثین سے اسلام مخالف مواد لیکر گراہ ہو جاتے ہیں لیکن انکو علم نہیں ہوتا کہ الحاد خود کیا چیز ہے؟ وہ مذہب کو تو انسانیت کا مخالف سمجھ لیتے ہیں لیکن تاریخ سے ناواقفیت کی وجہ سے اس بات سے نابدد ہوتے ہیں کہ تاریخ میں

انسانیت کے سب سے بڑے قتل الحاد کے ہاتھوں ہوئے لہذا اس سے پہلے کہ نوجوان اُنکے اعتراضات سن کر متنسلک ہوں انکو پہلے سے الحاد کا بتاؤ یا جائے کہ یہ کتنی خطرناک چیز ہے جو انسان کو جانور بنادیتی ہے

### (۲) جوابات

مخدین کے بنیادی اعتراضات پر ایک جامع کتاب لکھی جائے جس پر تمام مکاتب فکر اتفاق کر کے اس پر تقدیریط لکھیں جس سے یہ تاثر بھی ختم ہو جائے کہ مخدین کے اعتراضات کا جواب ہر فرقے کا پناہ ہے کوئی دوسرے کی بات نہیں مانتا وغیرہ

### (۳) مکالمات

ہمارے سخیدہ اسک: لرز کو آگے بڑھ کر معروف مخدین سے مکالمات کرنے چاہیے جیسے حمزہ ایندریاس تزار ترزاں، دانیال، مفتی یا سرندیم واجدی صاحب وغیرہ کر رہے ہیں کیونکہ ایمانہ کیا جائے تو یہ تاثر جاتا ہے کہ ان سے بات کرنے والا کوئی نہیں جس سے نوجوان کبھی متاثر بھی ہو جاتے ہیں لہذا اس پر بھی کام ہونا چاہیے

### سد باب کی اہمیت

اس کا سد باب کرنا اور دین کا دفاع کرنا ہے اس کی اہمیت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ مفتی ضیاء احمد قادری صاحب اپنی تفسیر ناموس رسالت میں لکھتے ہیں کہ "فرض عبادت سے افضل دین کا دفاع ہے" اس سے بڑھ کر تو اور کچھ نہیں کہا جاسکتا ہے آج کل سرد جنگ کا زمانہ ہے آج کل نظریاتی جنگ کا میدان ہے اگر ہم سد باب کے لیے ان نظریاتی صورتوں کو نہیں اپناتے تو نتیجہ آپ کے سامنے ہے

## وجودِ خدا انکار نا ممکن ہے

محمد اسماعیل مصطفوی

خدا کے وجود کا سوال ہمیشہ سے انسانی فلکر کا مرکزی نکتہ رہا ہے۔ لیکن یہ سوال درحقیقت "وجود" کے انکار یا اقرار سے زیادہ، اس کے تصور کی تفہیم سے بڑا ہوا ہے۔ کوئی بھی سنجیدہ فلسفی یا حقیقی سائنس و ان ایسا نہیں جس نے مطلقاً خدا کے انکار کا عقلی مقدمہ قائم کیا ہو، کیونکہ انکار کا مطلب یہ ہو گا کہ ہم حقیقت کے کسی نہ کسی درجے میں خود کو خود کفیل، مکمل اور کسی خارجی اصول کے محتاج نہ مانیں۔

اور یہ دعویٰ نہ فلسفے میں ثابت کیا جاسکا، نہ سائنس میں۔

اصل اختلاف اس بات پر ہے کہ "خدا" سے مراد کیا ہے۔ کچھ لوگ اس کائنات کو ہی الہیت کا مظہر سمجھتے ہیں، یعنی وہ اسے خود اپنا سبب اور اپنی غاییت قرار دیتے ہیں۔ یہ وہی تصور ہے جو پنتمتھیزم (Pantheism) کے نام سے جانا جاتا ہے، جہاں کائنات ہی سب کچھ ہے اور اس سے باہر کسی ذی شعور، ارادے کے حامل خالق کی کوئی گنجائش نہیں۔ دوسری طرف، ایک دوسرا نظریہ ہے جو اس کائنات کو ایک مستقل وجود رکھنے والی ہستی کی تخلیق سمجھتا ہے، یعنی وہ ایک ماورائی، قادر مطلق اور شعور و ارادے سے لبریز ذات کو اس کا خالق تسلیم کرتا ہے۔

اگر ہم عقلی بنیاد پر تجزیہ کریں تو یہ سوال خود پیدا ہوتا ہے کہ: کیا ماورائی کائنات، جو مسلسل تغیر پذیر ہے، خود اپنا سبب ہو سکتی ہے؟ کیا تغیر، جسے ہم ہر لمحہ دیکھتے ہیں، کسی ماورائی، غیر متغیر حقیقت کا محتاج نہیں؟ فلسفے میں علت و معلول (Cause and Effect) کا بنیادی اصول یہی کہتا ہے کہ ہر حادثہ کسی علت کا محتاج ہوتا ہے، اور یہ سلسلہ لا تناہی نہیں جاسکتا، کیونکہ اگر ہر چیز کسی اور پر موقوف ہو تو کہیں نہ کہیں ایک اسی حقیقت کا ہونا ضروری ہو گا جو اپنی علت خود ہو، یعنی جو واجب الوجود ہو۔

یہی وہ نکتہ ہے جہاں خدا کا تصور محض ایک مذہبی عقیدہ نہیں رہتا، بلکہ ایک منطقی و عقلی ضرورت بن جاتا ہے۔ پس، اختلاف درحقیقت اس بات پر نہیں کہ "کسی" حقیقت کا وجود ہے یا نہیں، بلکہ اس پر ہے کہ وہ حقیقت کیا ہے: ایک اندھی ماورائی قوت، یا ایک زندہ، باشعور، اور ارادے والی ذات؟"

## ہندو مت کا تصور الہیت اور بست پرستی

محمد ذوالقدر نین البریلوی

ہندو مذہب میں خُدا کا تصور تقریباً تمام مذاہب سے الگ ہے، ہندو مذہب میں ایک خُدا نہیں بلکہ کئی ہزار خُدا ہیں، ہر چیز کا کوئی نہ کوئی الگ خُدا ہے، اور ہندوؤں نے ان تمام خُداوؤں کی کوئی ناکوئی مورتی (جسمہ / بُت / تصویر) بنا رکھی ہے کہ فلاں بھگوان کی مورتی یہ ہے یعنی یہ بھگوان ایسا وحشی دیتا ہے۔

جبکہ ہندو مذہب کی کتب کی تعلیمات اس تصور کے بالکل الٹ ہیں، جہاں ہندوؤں نے بھگوان کی کوئی مورتیاں بنا رکھی ہیں، وہیں پر دوسری طرف ہندو کتب کے مطابق بھگوان کو کسی نے کبھی نہیں دیکھا اور نہ ہی اُس کی کوئی تصویر یا مورتی ہے،

ذیل میں ہندو کتب کی عبارات ملاحظہ فرمائیں۔

ہندوؤں کی سب سے معتبر کتاب "Yajurveda" جو ہندوؤں کے مطابق 1200 قبل از مسیح میں لکھی گئی میں لکھا ہے!

."There is none and nothing like Him, no picture, no icon"<sup>1</sup>

ترجمہ:

"اس (بھگوان / خُدا) جیسا کوئی اور کچھ نہیں، نہ کوئی تصویر، نہ کوئی مورتی۔"

یہ وید میں ایک اور مقام پر ہے!

."The Supreme Soul is without body, pure and sinless"<sup>3</sup>

ترجمہ:

<sup>1</sup> Yajurveda, Chapter 32, Verse 3

<sup>2</sup> یہ وید، باب 32، نظر 3ہ

<sup>3</sup> (Yajurveda, Chapter 40, Verse 8)

”روحِ اعلیٰ (بھگوان) جسم کے بغیر، پاک اور بے گناہ ہے۔“

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ ہندو مذہب کی تعلیمات کے مطابق بھگوان (خدا) کا نہ ہی کوئی جسم ہے اور نہ ہی کوئی تصویر یا مورتی، جبکہ ہندوؤں نے بھگوان کو ایک انسانی جسم دے کر اس کی مورتیاں بنارکھی ہیں جس کو وہ پوچھتے ہیں۔

ہندوؤں کی ایک اور معتبر کتاب "Svetasvatara Upanishad" جو ہندوؤں کے مطابق 500 سے قبل از مسیح میں لکھی گئی میں لکھا ہے!

"We call Him Great Glory, but there's no image of Him. He can be seen, not with the eyes, but with consciousness<sup>4</sup>."

ترجمہ:

”ہم اُسے (بھگوان / خدا کو) عظیم الشان کہتے ہیں، لیکن اس کی کوئی تصویر / مورتی نہیں ہے، اسے آنکھوں سے نہیں دیکھا جا سکتا بلکہ احساس سے دیکھا جا سکتا ہے (یعنی صرف محسوس کیا جا سکتا ہے)۔“  
اس ہندو صحیفے کے مطابق بھی بھگوان کی کوئی تصویر یا مورتی نہیں اور نہ ہی کوئی اس کو جسم کی آنکھ سے دیکھ سکتا ہے۔

ایک ہندو مصنف "بھی اپنی کتاب" Sanjay Sonawani "Origin Of Vedic Religion" میں لکھتا ہے!

"we do not find any reference to the idol worship. Rather idolatry appears to be prohibited in the Vedic religion, ‘Na tasya Pratima asti’ (There is no image of Him.) [Yajurveda 32:3]<sup>5</sup>."

ترجمہ:

<sup>4</sup>( Svetasvatara Upanishad, Chapter 4, Verse 18

<sup>5</sup> Origin of Vedic Religion, Chapter 3, Page 70

”بیس بست پرستی کا کوئی اشارہ نہیں ملتا، بلکہ بست پرستی وید کے مذہب میں ممنوع دکھائی دیتی ہے (آگے مصنف  
یحروید کی عبارت نقل کرتا ہے کہ) اس (بھگوان) کی کوئی تصویر نہیں ہے۔“  
آگے لکھتا ہے!

”The God has no image because to Vedics He is formless“<sup>6</sup>

ترجمہ:

”خدا کی کوئی تصویر / موتی نہیں ہے کیونکہ وید کوں کے مطابق وہ بے شکل و صورت ہے۔“

ایک اور ہندو راہب اور مصنف "Swami Vivekananda" اپنی کتاب "Saving Humanity" میں ”ہندو ازام میں خدا کا تصور“ بیان کرتے ہوئے لکھتا ہے!

”There is no likeness of Him. The following verses from the Upanishad allude to the inability of man to imagine God in a particular form, His form is not to be seen, no one sees Him with the eye<sup>7</sup>.“

ترجمہ:

”اس کی کوئی مورت نہیں ہے۔ اپنیشاد کی مندرجہ ذیل آیات انسان کے خدا کو کسی خاص شکل میں تصور کرنے سے قاصر ہونے کی طرف اشارہ کرتی ہیں، (پھر اپنیشاد کی ایک اور عبارت نقل کرتا ہے کہ) اس کا وجود دکھائی نہیں دیتا، کوئی اسے آنکھ سے نہیں دیکھ سکتا۔“

### ماحصل کلام

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ہندو راہب بھی اس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ بھگوان (خدا) کی کوئی مورتی نہیں، نہ ہی اس کو کسی صورت میں تصور کیا جاسکتا ہے، بلکہ وید کے تعلیمات میں بست پرستی کا کوئی ثبوت موجود نہیں کہ بھگوان کی مورتیاں بنائیں کوچھ جاگائے۔

<sup>6</sup> Origin of Vedic Religion, Chapter 3, Page 71

<sup>7</sup> Saving Humanity, Page 111

ان دلائل سے ثابت ہوتا ہے کہ ہندو تعلیمات کے مطابق بھگوان (خدا) کو کسی نے نہیں دیکھا، نہ ہی وہ کوئی جسم رکھتا ہے، نہ ہی اس کی کوئی تصویر یا مورتی ہے، اس لیے ہندوؤں کو چاہیے کہ اپنی کتب کی تعلیمات پر عمل کرتے ہوئے حق کو قبول کریں اور ان مورتیوں کے جال سے خود کو بچائیں۔

## معرکہ مذہب و سائنس

Book Name: A History of Conflict between Religion and Science

محمد یاسر مشتاق

مصنف: ڈاکٹر جان ولیم ڈر پیر

مترجم: مولانا ظفر علی خان

مقدمہ: بابائے اردو مولانا عبدالحق صاحب

اکتاپ کا اردو ترجمہ جو کہ مولانا ظفر علی خان صاحب نے کیا اس کے متعلق بابائے اردو کی رائے ملاحظہ فرمائیں:

میں اس موقع پر اس امر کا اظہار واجب سمجھتا ہوں کہ اس کتاب کا ترجمہ ایسا ہوا ہے کہ اردو زبان میں یادگار رہے گا۔ جہاں تک میرا علم ہے اردو زبان میں یہ پہلی علمی کتاب ہے جس میں اصل کتاب کے زور اور فصاحت کو بعینہ قائم رکھا گیا ہے۔ اس کتاب کے ترجمے میں دو بڑی مشکلیں تھیں ایک تو علمی اصطلاحات و علمی مباحث۔ دوسری زبان کی خوبی و فصاحت۔ اردو زبان میں ان دونوں چیزوں کو قائم رکھنا بہت دشوار کام تھا۔ مگر مولانا ظفر علی خان صاحب نے جو درحقیقت قابل مبارک باد ہیں اس مشکل کو نہایت خوبی سے آسان کر دیا ہے لیکن یہ اسی سے ہو سکتا ہے جس کے قلم میں اس قدر زور اور جسے زبان پر اس قدر قدرت ہو جیسی فاضل مترجم کو حاصل ہے۔

اپنے موضوع کے لحاظ سے کتاب تو یہی بہترین تھی مزید اس پر بابائے اردو ڈاکٹر مولوی عبدالحق صاحب کے بہسrov عالمانہ مقدمہ نے سونے پر سہاگا والا کام کیا چنانچہ مذہب اور سائنس کے ماہین مقاہمانہ نظر و فکر کے لیے جہاں بلند پایہ عالم ہونا شرط تھا وہیں اس امتیازی منصب پر ممکن ہونے کے لیے وسعتِ نظر و قلب جیسے اوصاف کا وجود بھی ناگزیر تھا۔

### چند اقتباسات ملاحظہ فرمائیں

- 1) مذہب اور سائنس کی معارکہ آرائی پر فاضل مصنف ڈاکٹر ڈر پیر نے دنیا کے تمام علوم، مذاہب اور انسانی فطرت پر ایسی غائر اور وسیع نظر ڈالی ہے کہ گویدار یا کوکوزے میں بند کر دیا ہے۔
- 2) جذبات کا کام عقل کو تحریک دینا ہے جبکہ عقل کا کام جذبات کو اعتدال پر لانا ہے وہ ایک دوسرے کی امداد کے لیے ہیں نہ کہ زائل کرنے کے لیے۔
- 3) مذہب کا کام عقل اور جذبات میں اتحاد پیدا کرنا، ظاہر و باطن میں موافقت قائم رکھنا، ایک دوسرے کو حدِ اعتدال سے نہ بڑھنے دینا جسم کے افعال کو عقل و جذبات کے زیر حکومت رکھنا مذہب کا کام ہے۔
- 4) انسان کو فطرتائی چیزوں کی ضرورت ہوتی ہے ایک علم کی، دوسری محبت کی، علم کا تعلق عقل سے ہے اور محبت کا جذبات سے، عقل چاہتی ہے کہ سب میرے تابع ہوں اور میرے اشارے پر چلیں۔ جذبات کہتے ہیں کہ ہم سب کو دبا کر رکھیں اور من مانی حکومت کریں۔
- مذہب کا تعلق ان دونوں سے ہے وہ عقل سے جذبات کی روک قائم کا کام لیتا ہے اور جذبات سے عقل کے ہوش و حواس درست کرتا ہے۔
- 5) سائنس اور مذہب میں اختلاف اور مخالفت کیوں ہے؟ غور کرنے پر معلوم ہو گا کہ اس اختلاف و مخالفت کی کوئی وجہ نہیں یہ بھنٹ غلط نہیں پر بنی ہے۔ بعض اہل سائنس جنہیں خدا نے اعلیٰ دماغ عطا کیا ہے یہ سمجھتے جاتے ہیں کہ مذہب اور سائنس میں کوئی مخالفت نہیں اور وہ اس مادی عالم کے پرے ایک اور عالم کے بھی قائل ہوتے جاتے ہیں۔

### اسلوب مصنف:

مذہب اور سائنس کی تاریخی مخاصمت کے حوالے سے اس کتاب میں مصنف نے مختلف مقامات پر حصہ ضرورت مختلف اسالیب اختیار کیے ہیں۔

چنانچہ تعارفی، تجزیاتی و تنقیدی انداز اختیار کیا ہے تو کہیں تحقیقی انداز اپنایا ہے۔

مضمون زیر بحث پر اس طور سے نظر ڈالتے وقت میں (مصنف) نے معتدل یا متوسط آراء کو معرض بحث میں لانا ضروری خیال نہیں کیا۔ اس لیے کہ اگرچہ فی نفر ان کے تبیٰ و گرانمایہ ہونے میں شک نہیں لیکن اس قسم کے مباحث میں غیر طرف دار اور انصاف پسند ناظرین کو اعتدال پسندوں سے نہیں بلکہ انتہا پسندوں سے بحث ہوتی ہے اور انتہا پسندوں کی افراط و تفریط ہی سے متاثر ہوتے ہیں

چنانچہ یہی وجہ ہے کہ میں (مصنف) نے میسیحیت کی دو بڑی شاخوں یعنی کلیسا ہے پر و ٹشٹ اور کلیسا نے یونان کا ذکر بہت کم کیا ہے۔ ثانی الذ کرنے سائنس کے احیا کے وقت سے ترقی علوم و فنون کی کبھی مخالفت نہیں کی بلکہ اٹھا اس کا خیر مقدم کیا ہے۔

جبکہ ڈاکٹر مولوی عبد الحق صاحب کہتے ہیں کہ فاضل ڈاکٹر (ڈر پیر) نے ایک بڑی غلطی کھائی ہے وہ یہ کہ جسے وہ مذہب کہتے ہیں وہ در حقیقت مذہب نہیں بلکہ رومان ازم ہے اور جتنے حملے بھی انہوں نے مذہب پر کیے ہیں وہ بلاشبہ رومان ازم پر ہیں مذہب پر نہیں۔ بلکہ میں (عبد الحق)

یہاں تک کہتا ہوں کہ عام مذہب توکیا خود مسح کے مذہب پر بھی ان حملوں کا اطلاق نہیں ہو سکتا۔

### کتاب پر تبصرہ:

- جدید ذہن کے چند اشکالات اور مفہومات
- مذہب ہمیشہ سائنس کی ترویج کرتا ہے
- مذہب سائنسی ایجادات کی مخالفت کرتا ہے
- مذہب انسان کو سوت اور کاہل بنا دیتا ہے
- مذہب انسانی تمدن کو جمود کا شکار کر دیتا ہے
- مذہب اور سائنس کا اجتماع ناممکنات میں سے ہے
- مذہب انسانی فکر کی نشوونما کو پابند سلاسل کر دیتا ہے
- مذہب مادی ترقی کو روک دیتا ہے۔۔۔ وغیرہ وغیرہ

یہ سب یورپ میں پاپائیت اور رومان ازم کے خلاف سائنس اور فلسفہ کی مزاحمتی تحریکوں کے نتیجے میں پیدا ہونے والی فکر کا تسلسل ہے جو دنیا بھر کے مسلم و غیر مسلم ممالک میں شکل و صورت بدلت کر نمودار ہوتا رہتا ہے۔

کسی بھی سیاسی، سماجی، معاشرتی مسئلے کو مختلف پہلوؤں سے دیکھا اور پر کھا جاسکتا ہے ہمارے پیش نظر اس وقت جدیدیت سے متعلق مختلف فکری تحریکوں کے نتیجے میں ہمارے ہاں در آنے والے غیر اسلامی افکار و نظریات کا تاریخی پیش منظر ہے۔

ہم اپنے ارد گرد مختلف افکار و نظریات کی حامل سیاسی، سماجی، مذہبی و مسلکی تحریکوں کا مشاہدہ اپنی روزمرہ زندگی میں کرتے رہتے ہیں۔ ان سب تحریکوں کا ایک خاص تاریخی پیش منظر ہوتا ہے۔ کسی بھی تحریک اور اس سے متعلق نظر و فکر کو کما حقہ سمجھنے کے لیے موجودہ احوال کے ساتھ ساتھ اس مخصوص تاریخی پیش منظر کا مطالعہ بھی ناگزیر ہوتا ہے جس میں وہ تحریک پر دان چڑھی ہوتی ہے۔

(جملہ مُعترِضہ کے طور پر یہاں یہ بات بیان کر دینا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ علماء کرام اور دارثینِ محراب و منبر کے لیے متعدد وجوہ کی بنا پر جدیدیت کا مطالعہ ناگزیر ہے۔

جدید ذہن کے شبہات اور اشکالات کا آپ اسی وقت سامنا کر سکتے ہیں جب آپ نے جدیدیت کا مطالعہ کر کھا ہو جبکہ مطالعہ نہ ہونے کی صورت میں سوال پر پابندی کی فکر کو راجح کرنے میں آپ پیش پیش دیکھائیں دیں گے حالانکہ سوال پر پابندی مسائل کا حل بلکل نہیں بلکہ اس سے وہی مسائل ایک عرصہ کے بعد زیادہ خطرناک روپ اختیار کر کے نمودار ہوتے ہیں۔ اور پاپائیت کی تاریخ کا مطالعہ کرنے والوں سے یہ بات بلکل مخفی نہیں)۔۔۔

### معزز قارئین کرام !!

یورپ کی نشأۃ ثانیہ کے بعد بہت سے معاملات میں یورپ نے مثالی ترقی کی بلخوص سائنسی علوم و فنون اور جدید ایجادات و اکتشافات کے میادین میں۔ دنیا بھر کی مسلم و غیر مسلم اقوام نے یورپ کی اس ترقی سے مختلف صورتوں میں استفادہ کیا۔ اس تمام ترین الاقوامی صورتحال میں یورپیں تہذیب و تمدن کو اسی طرح غالبہ حاصل ہو گیا جو کسی زمانے میں ہمہ جہت فتوحات کے نتیجے میں مسلمانوں کو حاصل ہوا تھا تسبیحتاً مسلمانوں نے اقوام عالم کے مرکزو محو کی حیثیت اختیار کر لی تھی۔

لیکن ایک فرق جو دونوں میں واضح طور پر دیکھا گیا وہ یہ ہے کہ مغربی اقوام نے جب مسلمانوں سے اکتسابِ فیض کیا تو انہوں نے کبھی اسلامی تہذیب و تمدن کو عملًا قبول نہیں کیا۔ ظاہری خد و غال تور ہے اپنی جگہ مغربی اقوام نے اس معاملے میں اس حد تک اہتمام کیا کہ مسلمانوں سے علمی استفادہ کرتے ہوئے اور اہم ترین علوم و فنون کو اپنی زبانوں میں منتقل کرتے ہوئے ان میں سے اسلامی رنگ کو زائل کرنے کا خصوصی التزام کیا جبکہ یورپیں اقوام کی ترقی کے بعد مسلمانوں کا طرزِ عمل اس کے بر عکس نظر آتا ہے۔ مسلمانوں نے بجائے یہ کہ سائنسی علوم و فنون میں ترقی کرنے کے لیے یورپ سے استفادہ کرتے اسے ثانوی درجے پر رکھتے ہوئے مغربی تہذیب و تمدن کو گلے سے لگانے کو ترقی کا نام دے کر اپنی تہذیب و تمدن اور مذہبی و سماجی اقدار کو ترقی کی راہ میں بڑی رکاوٹ قرار دے کر پس پشت ڈال دیا۔

اہل علم کے ہاں عام طور پر بیان کیا جاتا ہے کہ یونانی مفکرین علوم و فنون کا فتح ہونے والے تھے پھر اس فتح کو صحت مند اور تو اناپودا بنا نے کا شرف مسلمانوں کو حاصل رہا۔ پھر اس صحت مند پودے کا پھل دار درخت بننے تک کاسفر یورپ کی رہیں منت رہا ہے۔

تیرے مرحلے پر یعنی پھل دار درخت بننے کے مرحلے میں یورپیں سائنسدانوں کو پلپائیت کی جانب سے جن پر بیشانیوں، آزمائشوں، رکاوٹوں، مصیبتوں اور مظالم کا سامنا کرنا پڑا انہیں انسانی تاریخ کا الیہ تصور کیا جاتا ہے اس الیہ کے نتیجے میں بہت سی مزاحمتی نظری و فکری تحریکوں نے جنم لیا۔ اس الیہ کو چونکہ یورپ میں مذہب و سائنس کی معرکہ آرائی کے طور پر دیکھا گیا تھا۔ تاریخ کا مطالعہ ہمیں بتاتا ہے کہ اس موقع پر سائنس کو واضح فتح حاصل ہوئی اور یورپیں اقوام نے شعوری اور غیر شعوری طور پر رومان ازم (میسیحیت) کی شکست کو تمام مذاہب کی شکست اور تمام مذاہب کے مقابل سائنس کی فتح تصور کیا۔

چنانچہ یہ بلکل واضح ہے کہ مغرب میں علوم و فنون اور سائنسی ایجادات و اکتشافات کا حصول پلپائیت کے خلاف ان نظری و فکری مزاحمتی تحریکوں کے نتیجے میں ممکن ہو سکا جو مغربی اقوام کی سریشتناکی کا حصہ بن گئی تھیں۔

لیکن لیکن لیکن

مسلمانوں کا مخصوص گروہ اس معاملے میں بہت زیادہ معنای لے کا شکار دیکھائی دیتا

ہے

### چنانچہ یہ لوگ سب سے اول جس عتلٹی میں بستا ہیں وہ یہ ہے کہ

جدید علوم و فنون، سائنسی ایجادات و اکتشافات اور مادی ترقی کے مختلف میدانوں میں ترقی کے لیے مغربی تہذیب و تمدن کی کامل اتباع کو بنیادی شرط قرار دیتے ہیں جبکہ ہم پہلے ہی اس چیز کو بیان کر چکے ہیں کہ مغربی اقوام نے مسلمانوں سے علمی و سائنسی اور دیگر شعبہ ہائے زندگی میں استفادہ کرتے ہوئے مسلمانوں کی تہذیب و تمدن کو ہر گز قبول نہیں کیا تھا یعنی دیگر اقوام سے علمی، سائنسی اور دیگر شعبہ ہائے زندگی میں استفادہ کرنے کے لیے تہذیب و تمدن میں بھی اسی قوم کی اتباع کو بنیادی شرط قرار دینا خود ارقوموں کا شیوه نہیں ہوا کرتا بلکہ دنیا بھر میں اس انداز فکر کو ذہنی مرعوبیت و مغلوبیت سے تعمیر کیا جاتا ہے۔

### مسلمانوں کا یہ مخصوص گردہ جس دوسری عتلٹی کا شکار ہے وہ یہ ہے کہ

پالپاکیت کی طرح دین اسلام بھی سائنسی علوم و فنون اور جدید ایجادات و اختراعات کی مخالفت کو ضروری سمجھتا ہے اور اسلامی تعلیمات کو درایت کے پیمانوں پر ماضی سے پہلو تھی کرتا ہے۔

#### الجواب

- اولاً: مذکورہ فکر قرآن و حدیث کی تعلیمات سے عدم واقفیت کا نتیجہ ہے۔
- ثانیاً: اسلام سے متعلق مذکورہ فکر تاریخی حقائق سے عدم واقفیت کی وجہ سے ہے۔
- ثالثاً: کیا یونانی علوم و فنون کی ترویج و اشاعت مسلمانوں کے ہاتھوں سے نہیں ہوئی تھی؟؟
- رابعہ: اسلام کے بنیادی مأخذ قرآن و حدیث کی تدوین و حفاظت کے ساتھ ساتھ اللہ رب العالمین نے مسلم حکمرانوں کے ذریعے یونانی فلسفہ و منطق کی عربی زبان میں منتقلی کے نتیجے میں دین اسلام کی بنیادوں کو درایتاً مُحکم کرنے کا اہتمام نہیں فرمایا؟؟
- خامساً: کیا اللہ رب العالمین نے امام ابو منصور ماتریدی، امام اشعری، امام فخر الدین رازی، امام غزالی، شاہ ولی اللہ، امام احمد رضا خاں جیسے تبحر علماء کے ذریعے فلاسفہ و مناطقہ کے غرروں تکبر کو خاک میں نہیں ملا یا؟؟

**پورپ کی نِشانیہ اور جدیدیت کی تحریکوں کے تاریخی پس منظر کا ایک دوسرے پہلو سے سرسری جائزہ:**

اصولی بات یہ ہے کہ کوئی بھی حقیقی الہامی مذہب ہو اس کی تعلیمات خلاف عقل نہیں ہوتیں۔ لیکن چونکہ عیسائیت میں کتر بیونت کے بعد انتہائی بنیادی عقائد بھی تحریف کا شکار ہو گئے تھے جیسا کہ مصنف جان ولیم ڈر پیر نے بیان کیا ہے کہ عیسائیت نے ابتدأ بہت سی مشکلات کے بعد جب روما میں قیصر کے ساتھ اشتراک سیادت کیا تو مختلف سیاسی مصلحتوں کی وجہ سے روما میں راجح قدیم بست پرستی کی مختلف شکلوں کو بھی اپنے اندر داخل کر لیا اور اکثر ڈر پیر مزید بیان کرتے ہیں کہ میسیحیت کے اس طرزِ عمل کے بر عکس اسلام نے اپنے بنیادی عقائد توحید و رسالت میں کسی قسم کی پچ کا مظاہرہ نہیں کیا بلکہ اسلام نے مختلف عقائد کو جڑ سے اکھاڑ پھینکا۔ اگرچہ مسلمانوں میں بہت سے فرقہ نمودار ہوئے لیکن مسلمان کبھی اسلام کے بنیادی عقائد توحید و رسالت سے نہ بھٹکے۔

**معزز قارئین کرام !!**

جیسا کہ پہلے بیان کیا کہ کوئی بھی حقیقی الہامی مذہب خلاف عقل عقائد کا مجموعہ نہیں ہوتا کیونکہ وہ خدا کی طرف سے ہوتا ہے لہذا اس میں خلاف عقل عقائد کا بایا جانا اس بات کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ وہ مذہب مرور زمانہ کے ساتھ ساتھ تحریف کا شکار ہو چکا ہے۔ بہر حال میسیحیت نے روما میں صدیوں سے راجح بست پرستی کے مختلف مظاہر سے وسیع پیانا پر اثر قبول کیا تبیجتا میسیحیت غیر اہمی عقائد و نظریات سے مملو ہو گئی۔

اس سے اگلا کام جیسا کہ تمام مذاہب میں ہوتا ہے یعنی بنیادی عقائد و نظریات کی توضیح و تشریحات کے لیے کتب کی تصنیف و تالیف۔ اب چونکہ توضیح و تشریح بھی انہیں غیر اہمی وغیر عقلی عقائد و نظریات کی گئی تھی چنانچہ وہ مزید پھیل گیوں کا شکار ہوتے چلے گئے۔

اس پر مستزادیہ کہ میسیحیت میں 1۔ پابائے عظیم کو معصوم عن الخطأ اعتقاد کیا جاتا تھا۔ 2۔ مسیحی کو نسل کو وسیع اختیارات حاصل تھے۔ اس کو نسل کے فیصلوں میں اگر سیاہ کے متعلق سفید اور سفید کے متعلق سیاہ ہونے کا فیصلہ صادر کر دیا جاتا تو وہ بھی نافذ العمل ہوتا تھا۔

دوسری طرف مسیحیت کو قیصر سے سیاسی اشتراک کی بدولت قوتِ اقتدار بھی حاصل ہو گئی تھی جسے مسیحیت کی نشر و اشاعت کے لیے حسبِ موقع و حسبِ ضرورت استعمال کیا گیا۔ بتدریج مسیحیت کو قوتِ اقتدار اس قدر حاصل ہو گئی کہ مسیحیت جو ایک وقت میں مصلحت اور باہمی روابط ای کی قائل تھی اس نے تعصُّب و تنگ نظری کو اپنا کو اوڑھنا پچھونا بنا لیا اور ہر اس فکر و عمل کو جڑ سے اکھاڑ چھیننے کا تہیہ کر لیا جو مسیحی تعلیمات سے تطابق نہ رکھتی تھی۔

اب یہاں سے اس طب و افلاطون چیزے یونانی فلاسفہ و مفکرین اور ہر اس شخص کی تیج کرنی کا آغاز ہوتا ہے جو ان سے کسی بھی طرح وابستگی رکھتا تھا۔ علم، تحقیق، جستجو، سائنس و فلسفہ کا دلیں یونان اب متعصب و تنگ نظری کا شکار پادریوں کی آماجگاہ بن چکا تھا۔ یہ یورپ کے اس عقلی انحطاط کا نقطہ آغاز ہے جو 1000 سال سے بھی زائد عرصہ کو محيط ہے۔ اس 1000 سالا دور اقتدار میں بالبا عظم کی نگرانی میں مسیحیت علم و دانش اور سائنس و فلسفہ کی تیج کرنی کے لیے ہر وہ حریب استعمال کرتی ہے جو انسانی عقل سے متصور ہو سکتا ہے۔ قوتِ اقتدار کے بل بوتے پر کسی بھی مشکل سے مشکل حکم نامے کو عملی جامہ پہنانا ان کے لیے مشکل نہ تھا۔

ظاہر ہے اس طرح کی جگہ بندیاں ایک وقت تک ہی قائم رکھی جا سکتی تھیں چنانچہ اس کے بعد یورپ میں نشأۃ ثانیہ کی تحریکوں کا آغاز ہوتا ہے۔ ایسا نہیں ہے کہ 1000 سالوں میں کسی نے مسیحیت کے غیر علی وغیر عقلی روایوں کے خلاف صدائے احتجاج بلند نہ کی ہو۔ ہر زمانے میں چند لوگ ضرور مسیحیت کے علم و شمن روایوں کے خلاف علم بغاوت بلند کرتے تھے لیکن ان کی آواز کلیسا تی قوت وہمہ جہت اقتدار کے سامنے بے وقت ہوتی تھی۔ اس کے بعد یورپ کی نشأۃ ثانیہ ہوتی ہے اور اس میں بیسوں تحریکیں حصہ لیتی ہیں جنہیں آج مختلف ناموں سے پہچانا جاتا ہے (جیسا کہ تسلیکیت، عقلیت پسندی، تحریکیت پسندی، روشن خیالی، سیکولر ازم، لبر لزم وغیرہ)

یہ اور اس طرح کی دیگر تمام تحریکوں کے رستے اگرچہ مختلف تھے لیکن منزل سب کی مشترک تھی یعنی مسیحیت (رو من ازم) کو معاشرت، سماجیات، سیاست، معاشیات اور دیگر شعبہ ہائے زندگی سے بے دخل کر کے عبادت خانے تک مدد و درد دیا جائے۔ بلخوص ملکی نظم و نسق اور ریاستی پالیسیز کی تشکیل میں مدد و مدد ہی علاء کے کردار کو حرف غلط کی طرح مثار دیا جائے۔

یہ سوال کہ بلا خر مغربی سائنسدان اور مفکرین مذہب سے اس قدر بیزار کیوں ہو گئے تھے کہ پورے مغربی معاشرے نے مل کر مسیحیت کو گلیسا کی چار دیواری تک محدود کرنے کے لیے اپنی کئی نسلوں کو اس مشن کی تحریک کے لیے وقف کیے رکھا۔

درحقیقت اس سوال کا جواب کئی صدیوں میں پھیلا ہوا ہے بقیہ اس تحریر میں اجمالاً اس کا جواب پیش کرنے کی کوشش کی گئی ہے۔ ڈاکٹر جان ولیم ڈرپر نے اپنی اس کتاب میں مذکورہ سوال کا جواب کامل تفصیلات کے ساتھ زینتِ قرطاس کیا ہے۔

یہ انسانی فطرت ہے کہ وہ جس بھی ماحول کا حصہ بتتا ہے وہاں سے شعوری و غیر شعوری طور پر اثر قبول کرتا ہے۔ اسی طرح کتاب کے مطالعہ سے بھی انسان مختلف طرح کے اثرات قبول کرتا ہے چنانچہ ہمارے معاشرے میں ایسے احباب ہیں جو زندگی بھر مغربی لشکر پر سے تواستفادہ کرتے رہتے ہیں لیکن 1400 سال میں گزرے نامور مسلم مفکرین سے استفادہ کرنا انہیں گوارا نہیں ہوتا تیجتاً محسوس اور غیر محسوس طور پر مغربی مفکرین کی مخصوص مذہب مخالف فکر بھی ان کے اندر سراست کر جاتی ہے اور یوں ہمارے معاشرے کا یہ پڑھا کھا طبقہ ان را ہوں کا مسافر بن جاتا ہے جو اگر توفیقی ایزدی شامل حال نہ ہو تو تاریکیاں ہی ان کا مقدر تھہر تی ہیں۔

بدقسمی سے پھر یہی طبقہ جس نے مغربی مفکرین کی تحریروں میں مذہب (پلپ ایت) سے متعلق اسی فکر کا مطالعہ کیا ہوتا جو 1000 سالاً مختص مذہب و سائنس کے ماہین جاری رہی تو چونکہ انہوں نے مطلقاً مذہب سمجھ کر پڑھا ہوتا ہے تیجتاً یہ دین اسلام سے متعلق بھی وہی طرزِ فکر و عمل اختیار کرتے ہیں۔ حالانکہ یہ انداز بیک وقت کئی خرابیوں کا مجموعہ ہوتا ہے جیسا کہ سطحیت، کم علمی، تعصُّب و تنگ نظری وغیرہ

**مصنف ڈاکٹر جان ولیم ڈرپر نے مسلمانوں کے علمی ذوق اور رہاداری و مساملت کو مختلف مقامات پر بیان کیا**

**بطورِ نسونہ چند اقتباسات ملاحظہ کیجیے:**

مسلمانوں کی علم دوستی پر مصنف تجزیہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ مسلمانوں کا یہ اعلیٰ درجہ کا علمی مذاق اس وقت تک بھی بدستور قائم رہا جب کہ اندر وطنی تنازعات اور نسادات کی وجہ سے عربی سلطنت تین جد اگانہ حصوں میں

تقسیم ہو گئی تھی۔ عباسی ایشیا میں، فاطمی مصر میں اور اموی اندلس میں ایک دوسرے کے سیاسی رقیب تو تھے ہی لیکن عُمُد و حکمت اور انشائی سرپرستی بھی ہر ایک کی بھی کو شش تھی کہ دوسروں پر فوکیت لے جائے۔ مسلمانوں کے ذوقِ مطالعہ کی نسبت مصنف لکھتے ہیں کہ

خلافاء اندلس کے عظیم الشان کتب خانہ کے نسخوں کی تعداد بذریعہ چھ لاکھ ہو گئی۔ مخفی اس کی فہرست 44 جدوں پر مشتمل تھی۔ اس شاہی کتب خانہ خاص کے علاوہ اندلس میں ستر سرکاری کتب خانے ایسے تھے جن میں جا کر کوئی بھی شخص مطالعہ کر سکتا تھا۔

ایک طبیب کے متعلق روایت مشہور ہے کہ جب سلطان بخارانے اسے بلا بھیجا تو اس نے وہاں جانے سے اس بنا پر انکار کر دیا کہ اس کی کتابوں کی بادرداری کے لیے چار سو اونٹوں کی ضرورت تھی۔

مصنف نے ان مناظر و واقعات کو بھی قلم بند کیا ہے جب 600 سو سال تک حکومت کرنے کے بعد مسلمانوں کو اپین سے بے دخل کیا گیا۔ مصنف نے اس مقام پر مسلمانوں کی مسالت، رواداری، برداشت جیسے اوصاف کا مقابل کلیسای پادریوں کی تنگ نظری، تعصباً سے کرنے کے بعد اپین کے مسلمانوں کی تعریف و توصیف جبکہ کلیسای پادریوں کے ان تاریخی مظالم کو ہدف تقدیم بنا یا ہے۔

نوٹ: یہ کتاب جو کہ ایک غیر مسلم رائٹر کی لکھی ہوئی ہے اس میں بہت سی ایسی باتیں ہیں جنہیں اسلام پوانت آف ویو سے صرف عنلطفی کہنا کافی نہیں ہو گا بلکہ ان کی حیثیت بلند رز کی سی ہے۔ البتہ قابلِ اطمینان بات یہ ہے کہ مترجم نے اپنے فاضلانہ حواشی کے ذریعے کافی حد تک ایسے معتامات پر اسلامی تعلیمات اور نقطہ نظر کو واضح کر دیا ہے۔

## شنتوازم (Shintoism): ایک جائزہ

محمد عثمان علی کا شیری

شنتومت دنیا کے قدیم ترین مذاہب میں سے ایک ہے۔ شنتوازم جاپان کی قدیم نسل یا اٹو کا قومی مذہب تھا جس کی بنیاد مناظرِ نظرت پر تھی۔ شنتو چینی زبان کا لفظ ہے جس کے معانی خدائی راستے کے ہے۔ ہندو مت کی طرح اس کا کوئی بانی نہیں۔ مقدس تصانیف اور نہیں مسند عقائد کا کوئی مجموعہ ہے۔ شنتومت قدرتی مظاہر کی پرستش کا نام ہے۔ جاپانی لوگ اپنے وطن سے گہری جذباتی محبت رکھتے ہیں۔ جاپان کو دنیا میں منفرد قرار دیتے ہوئے شنتومت سکھاتا ہے کہ کوئی اور زمینی خطہ الہی نہیں ہے۔ شنتو مذہب کا باقاعدہ آغاز تین سو سال قبل مسیح میں ہوا۔ اس مذہب میں تیرہ فرقے ہیں اور جاپان کے سرکاری مذہب کی حیثیت حاصل ہے۔ شنتومت کے دو بنیادی عقائد ہیں۔

<sup>1</sup> ملک جاپان دیوتاؤں کی سر زمین ہے۔

<sup>2</sup> جاپان کے لوگ دیوتاؤں کی نسل ہیں۔

### ● کامی کا تصور

"خدا کے حوالے سے جاپانیوں کا کوئی اپنا تصور نہیں تھا بلکہ اس کو ہم چینی بیناریوں کا دہراو کہہ سکتے ہیں۔ چنانچہ جاپانیوں میں بھی آباد جادو پرستی اور مظاہر پرستی کئی صدیوں سے چلی آرہی ہے۔"<sup>8</sup>

شنتوازم کے عقیدہ کی بنیاد درحقیقت زندگی کو طاقت دینے والی قوت کا نام ہے۔ جاپان کے شنتو مذہب میں "کامی" کا تصور God سے بلکل مختلف ہے اس لئے شنتوازم میں روحانی فائدہ کے حصول کے لئے کسی دیوتا کے سامنے دعا نہیں جاتی بلکہ ان کے مطابق ذاتی کوشش سے اپنی زندگی کو خوشحال اور معاشرہ کو خوبصورت و امن کا گھوارہ بنائیں گے۔ البتہ شنتو کے ماننے والے "کامی" کو انسان کو تخلیق کرنے والا ضرور مانتے ہیں۔ یہ لوگ "کامی" اور "انسان" میں فرق بھی نہیں کرتے ان کے مطابق جو فطرت کامی کی ہے وہی انسان کی بھی ہے۔ یہاں انسان سے مراد جاپانی قوم مراد ہے کیونکہ جاپانی کامی کی

<sup>8</sup> عکاد، ابراھیم الولائمی، وار ارشاد، بیروت، ص 88

اولاد ہیں اس لئے صرف یہی کامی بن سکتے ہیں۔ کسی دوسری نسل یا قوم میں سے کوئی بھی انسان کامی نہیں بن سکتا۔ ”یہ جاپان کا قومی مذہب ہے جس میں کوئی دوسرائیعنی غیرجاپانی داخل نہیں ہو سکتا“<sup>9</sup>

### • شنتوازام کی مذہبی کتاب

”شنتوازام ایک موروثی مذہب ہے۔ اس مذہب کی کوئی بنیادی کتاب نہیں، البتہ آٹھویں صدی عیسوی میں ان کے ایک مصلح یاسومارو Yasumaro نے اپنے دیوتاؤں کے قصوں کو ایک کتاب میں جمع کیا جس کا نام کو جنکی (Records Of Ancient Matters ) رکھا“<sup>10</sup>

اس کتاب میں میں جاپان کی قدیم تاریخ اور قوی بہادروں کے کارناٹے مبالغہ کے ساتھ درج ہیں۔ اس کتاب میں جاپان کے شاہی خاندان کو دیوتاؤں کا خاندان بتایا گیا ہے۔ اس لیے آج بھی جاپانی شہنشاہ کو دیوتا کا درجہ حاصل ہے۔

### • شنتوازام کے عقائد

۱، شنتوازام میں معبود کو ”کامی“ کہا جاتا ہے۔

(مشہور جاپانی اسکالر موٹوری ناگاگا Motoori Norinaga کے مطابق ”کامی تمام ترا علی خصوصیات اور خوبیوں کا حامل ہے ان اعلیٰ تر خوبیوں کا مطلب یہ ہے کہ وہ ایسی قوت رکھتا ہے جس کے اثرات ہر چیز پر مرتب ہوتے ہیں اور یہ کہ کامی انسان سے بہت زیادہ طاقتور ہے)

۲، شنتوازام میں حیات بعد از موت کا کوئی تصور نہیں ہے۔

۳، شنتوازام میں عبادات کا کوئی خاص طریقہ وضع نہیں ہیں۔

۴، شنتوازام کے مطابق جب بھی شنتو مرتا ہے وہ کامی کا درجہ حاصل کر لیتا ہے۔

۵، شنتوازام کی تمام کامیوں (دیوتاؤں) کو یوروزو Yorozu یا Yao کہا جاتا ہے۔ نیز کامیوں کی تعداد بھی لاحدہ وہ ہے۔ شنتوازام میں تمام دیوتاؤں کے علاوہ مقامی دیوتاؤں کے ساتھ ساتھ بزرگوں کی روحوں اور پادشاہوں کی بھی پرستش کی جاتی ہے جو ”میلیکیڈو“ کہلاتے ہیں ان کو بھی کامی کہا جاتا ہے۔ اور ان کی بھی پوجا کی جاتی ہے۔ شنتوازام اپنے ماننے والوں کو حکم

فہریں العقاد، صفحہ 165، بیرساگیں غلام رسول قاسمی زیدہ مجده

<sup>10</sup> فہریں العقاد، صفحہ 166، 165، بیرساگیں غلام رسول قاسمی

دیتا ہے کہ وہ بلا واسطہ کامی دیوتا اور دیگر دیویوں کی پوجا کر سکتے ہیں۔ "شنتوازم ایک بہت پرست مذہب ہے جس میں جتوں کی تعداد کروڑوں میں ہے" <sup>11</sup>"

"In the myths, the imperial ancestor deity Amaterasu is placed at center stage, with the tales and legends of various other kami woven around her. It bears repeating that behind that structure lay the strong impetus of the religion of the Yamato court and its conscious designs for national unification".

"دیو مالائی داستانوں میں، شاہی آباؤ اجداد دیوتا ایمیٹراسو Amaterasu کو مرکز کے مقام پر رکھا گیا ہے، جس کے ارد گرد مختلف دیگر کامی کی کہانیاں اور داستانیں بنی ہوئی ہیں۔ یہ دھرا تا ہے کہ اس ڈھانچے کے پیچے یاما تو در بار Yamato court کے مذہب اور قومی پیشگوئی کے لیے اس کے شعوری ڈین ان کا مضبوط محرک ہے۔" <sup>12</sup>"

(آسمان کی کامی) Amatsukami (Kunitsu-Kami)، انسانی کامی اور سمندر اور "قدرتی کامی پہاڑ، شاہی گھر کے آبائی کامی اور جن کی پوجا کی جاتی ہے۔ طاقتور متقی لارڈز Animistic"

### ● کوشیشو شنتو

عام اصلاح میں جاپان کے بادشاہ جب "اوہمی کامی" کی جانب سے جو مذہبی رسوم ادا کی جاتی ہیں انہیں شاہی خاندان کا شنتو یا کوشیشو شنتو کہتے ہیں۔ اس تہوار میں بادشاہ تاج پہن کر ملک و قوم کی ترقی اور خوشحالی کے لئے مناجات کرتا ہے یہ رسوم شاہی محل میں ایک عارضی عمارت تعمیر کر کے ادا کی جاتی ہیں جسے "دائی جو کیو" Daijokyu کہتے ہیں۔ 1869 میں جب جاپان کا دارالحکومت کیو تو Kyoto سے توکیو Tokyo منتقل ہوا اس محل میں تین خانقاہیں تعمیر کی گئیں۔

<sup>11</sup> تکریں الحقاد، صفحہ 166، بیرونی سائنس خلماں رسول قا کی زیدہ مدد

<sup>12</sup> Ueyama Shunpei, Kamigami no taikei: shinsô bunka no shikutsu (Tokyo: Chûô Kôronsha , 1972), 74; Oka Masao

۱، کاش کوڈوکور (شاہی خاندان کے لئے)

۲، او ہمی کامی (زمین و آسمان کے دیوتا کے لئے)

۳، بینا میساںی (شاہی پر وہت جہاں مذہبی رسوم ادا کرنے میں بادشاہ کی مدد کرتے ان میں مرد اور عورتیں دونوں شامل ہوتے مردوں کو "شوٹن" اور عورتوں کو "نائی شوٹن" کہا جاتا ہے)

"شنتوازام" میں انسان طہارت اور پاکیزگی کا مظہر ہے، اس وجہ سے اس مذہب میں جسمانی صفائی کے ساتھ روحانی صفائی کے لیے مقدس مقامات کی زیارت اور متعدد دیوتاؤں کی عبادت بھی لازمی امر ہے<sup>13</sup>

مقدس مقامات (عبادت گاہوں) میں داخل ہو کر گھنٹی بجانا ضروری ہوتا ہے عبادت میں شریک لوگوں کو فرش پر بیٹھا کر چاول، ساگ اور روٹی دی جاتی ہے۔ کھانے کے دوران مو سیقی بجائی جاری ہوتی ہے جسے Gagaku کہلاتی ہے۔ جسے جاپانی Kagura Entertainment Of The God's یعنی دیوتاؤں کی خوشنودی کے لئے مو سیقی۔ کسی بھی خانقاہ میں داخل ہونے سے پہلے خود کو پاک کرنا ضروری ہے ناپاکی کی صورت میں داخل ہونے والا انسان برا یوں مبتلا ہو جاتا ہے۔

### ● Minzoku

شنتوازام کے لوگوں کا گروہ جو بغیر کسی اصول یا ضابطے کے اپنی مذہبی رسومات ادا کر کے خود کو شنتوازام کا بیرون کار کھلوائے ایسا گروہ عوامی شنتو یا منزو کو کہلاتا ہے۔ ہر کیونٹی کار سومات ادا کرنے کا اپنا الگ طریقہ ہوتا ہے جسے جاپانی "جنبا" کہتے ہیں۔ مگر عوامی شنتو میں ایک چیز مشترک ہے کہ یہ لوگ بغیر کسی شنتو پر وہت کے خود ہی کسی نوجوان لڑکے کا انتخاب کر کے اس کے ذریعہ اپنے دیوتا کی پوجا کرتے ہیں۔ وہی پورا سال پر وہت کے فرائض سرانجام دیتا ہے۔ اس کو ۱ سال کے لئے منتخب کیا جاتا ہے اگر اس سے عوامی فائدہ پہنچے تو اسے اگلے سال کے لئے بھی پر وہت کے لئے منتخب کیا جا سکتا ہے۔ اس منتخب کو رہ لڑکے کو "تویا" کہا جاتا ہے۔ ہر خانقاہ کا اپنا الگ عقیدہ ہے۔ یعنی ہر کیونٹی کے افراد اپنی علاقائی روایت کے مطابق مذہبی رسوم ادا کرنے کے ساتھ ساتھ کامی اور دیگر علاقائی دیوتاؤں کی بھی پرستش کرتے ہیں۔ "اہل جاپان چینی مذاہب کے علاوہ ہندو مت، بدھ مت اور اسلام سے بھی کافی حد تک متاثر ہوئے۔ چنانچہ وہ خدا کے حوالے سے کئی دیوتاؤں کے

پر ستش کے ساتھ ایک زبردست دیوتا کے تفرید کے بھی قائل رہے۔ چنانچہ وہ ایک ازانی نو میکوت تو کو والہ اعظم خیال کرتے تھے۔<sup>14</sup>

جبکہ شہری خانقاہ کا مہا پروہت جو تمام درجوں سے گزر کر (20 سال پر وہت رہنا اور باقاعدہ تعلیم حاصل کرنا) اس عہدے پر پہنچتا سے "گوجائی" کہتے ہیں۔

### ● شنتواز م کی مذہبی رسوم / تہوار

"شنتواز م میں اگرچہ دوسرے دیوتاؤں کے ہوتے ہوئے ایک عظیم دیوتا کا تصور موجود ہے۔ تاہم ان کے نزدیک اس اللہ عظیم کی عبادت ضروری نہیں کیونکہ وہ انسانی معاملات میں پڑتا ہی نہیں۔ تاہم چونکہ بادشاہ ان کے نزدیک انسانی معاملات میں دخیل ہے اس وجہ اس کی رضا جوئی کے لیے اس کی عبادت ضروری امر ہے"<sup>15</sup>

<sup>1</sup> ہنائی سائی Tai Sai یعنی موسم بہار کا تہوار

<sup>2</sup> چو سائی Chu Sai جاپان کی آزادی کا تہوار

<sup>3</sup> شو سائی Sho Sai چھوٹے دیوتاؤں کی خوشنووی اور موسموں کے آغاز کا تہوار

<sup>4</sup> زراسائی Zas Sai دیگر تہوار مثلاً نئی عمارت (جیکن سائی کی رسم) مرنے کی رسوم (شن سوسائی کا تہوار) وغیرہ

جاپانی سکون کی تلاش میں شنتواز م کی خانقاہوں کی طرف رجوع کرتے ہیں۔ خانقاہ کے اندر اچھی قسمت کے لیے درختوں کی شاخوں کے ساتھ ہزاروں رنگ برلنگے کپڑوں کے ٹکڑے باندھے جاتے ہیں۔ ہاتھ باندھے لوگ ٹکڑے نظر آتے ہیں۔ یہ سب لوگ سکون کے متلاشی ہوتے ہیں مگر ان چیزوں میں سکون کہاں۔ یہی وجہ ہے کہ جاپان میں خود کشی کرنے والوں کی سالانہ تعداد 20 ہزار سے بھی زیادہ ہے۔ 2015 میں جاپان کے کیفٹ آفس کی طرف سے جاری کردہ ایک رپورٹ کے مطابق 2017 میں جاپان بھر میں مجموعی طور پر خود کشیوں کی تعداد 21,000 حد تک کم ہوئی، پولیس کا کہنا ہے کہ 2003 میں یہ شرح تقریباً 34,500 کے مقابلہ میں کمی دیکھنے کو ملی۔"

<sup>14</sup> عربی علیان و معدون الاسوک، الادیان دراسہ تاریخی مقاہمہ، قسم الاول، ادبیات الفدیریہ، مطبعة وزارۃ تعلیم العالی، بغداد 1976، ص 119

<sup>15</sup> سلیمان مظہر، تاریخ ادبیات دارالعلوم العربي، بیروت 1965، ص 246

### ● شوہا شتو

"شوہا" شنتوازم کے دونوں بڑے فرقوں کے درمیان فرق کو ظاہر کرتا ہے۔ شنتوازم کا وہ عقیدہ جو 1868ء سے قبل تھا اسے پرانا شتو Old Shinto 1882ء کے بعد کونیا شتو New Shinto کہتے ہیں۔ دونوں فرقے آسمان اور زمین کے دیوتاؤں کی پوجا کرنے کے ساتھ ساتھ ایک جیسی روایتی تہوار بھی مناتے ہیں۔ نئے شنتوازم کے لوگ ویگر مذہب مثلًا توازم، بدھ مت اور کنفیو شس کی رسمات کو بھی زور و شور سے مناتے ہیں۔ "شنتوازم" میں انسان طہارت اور پاکیزگی کا مظہر ہے، اس وجہ سے اس مذہب میں جسمانی صفائی کے ساتھ روحانی صفائی کے لیے مقدس مقامات کی زیارت اور متعدد دیوتاؤں کی عبادت بھی لازمی امر ہے۔<sup>16</sup>

### نخلاصہ:

شنتوازم کو مانے والے مادی اور روحانی معاملات میں کوئی فرق محسوس بلکہ ہر چیز میں (جاندار ہو یا بے جان) روحانیت تلاش کرتے ہیں۔ "جاپانیوں کے ہاں ارواح کو خصوصی اہمیت حاصل رہی ہے۔"<sup>17</sup> اس لئے شنتوازم میں جانوروں اور حیوانوں کو روحوں کو "مونو" یعنی روح کی ایک ادنی قسم کہتے ہیں۔ اسی لئے آج بھی جاپانی یونیورسٹیز اور میڈیکل کالجز میں جانوروں پر تجربات کرنا منع ہے۔ شنتوازم مذہب کی بجائے فطرت پرستی کی چند رسوم کا مجموعہ ہے جواب جاپان کا مذہب ہے۔ "شنتو مذہب اخلاقی تعلیم" کے معاملے میں اخلاص، ایثار اور ترزیکہ نفس پر زور دیتا ہے۔ یہ کہتے ہیں کہ اگر انسان مخلصانہ مجاہدہ کرے تو دیوتاؤں سے واصل ہو سکتا ہے۔ بت پرستی کی وجہ سے یہ مذہب حقیقت سے دور اور بے ثقہ اور توہم پرستی کا زبردست شکار ہیں۔<sup>18</sup>

<sup>16</sup> سلیمان مظہر، قصہ مدنیات دارالوطن العربي، بیروت 1965ء، ص 246

<sup>17</sup> رشدی عیان و سعدون السماوک، الادیان دراسہ تاریخی مقاہیۃ، قسم الاول، ادبیات القديم، مطبعة وزارة التعليم العالی، بغداد 1976ء، ص 118

<sup>18</sup> تفسیر لکن الحکائی، صفحہ 166، بیہر سائیکن غلام رسول قادری کی زیدہ مدد

## مغربی فکر پر اسلامی فلسفے کا اثر

خواجہ محمد حسین اویسی

فکر اگر محض ذہنی مشق تک محدود رہے، تو کتابوں کے صفات میں دفن ہو کر رہ جاتی ہے۔ لیکن جب وہ عمل کے سانچے میں ڈھلتی ہے تو تہذیبوں کی بنیاد بنتی ہے۔ کیوں کہ جس نظریے کی عملی تجیر ممکن نہ ہو وہ محض نیر نگہ خیال ہوتا ہے اور جس عمل کے پیچھے کوئی نظریہ نہ ہو وہ نتیجہ خیز نہیں ہوتا۔

مغرب آج اپنے فکری، سائنسی اور سماجی ارتقا پر نازدیک ہے یہ حقیقت میں اسلامی فلسفے کا ہی اثر ہے۔ اس حقیقت کو جاننے کے لیے ضروری ہے کہ ہم مغربی دنیا میں ان اسلامی اصولوں کی نشاندہی کریں جو آج ان کے سماجی و سیاسی نظام میں کسی نہ کسی شکل میں موجود ہیں۔

### قانون میں اسلامی فلسفے کی جملک

آج مغرب میں عدل و انصاف کو بنیادی حیثیت حاصل ہے، اس کی جڑیں اسلامی اصولوں میں پیوست ہیں۔ قانون کی بالادستی، انسانی حقوق، مساوات اور آزادی اظہار— یہ وہ تصورات ہیں جنہیں مغرب کی جدید ریاستی تشكیل میں مرکزی حیثیت دی گئی ہے۔ لیکن ان کی فکری اساس ہمیں قرآنی احکامات اور خلافتِ راشدہ کی عملی روایات میں ملتی ہے۔

جان لاک، جو جدید مغربی سیاسی فلسفے کے معمازوں میں شمار ہوتا ہے، کا نظریہ Natural Rights اسلامی تقلید سے متاثر نظر آتا ہے۔ یہ کہنا غلط نہ ہو گا کہ خلافتِ راشدہ کے عدالتی اصول اور شہری حقوق کی جو بنیادیں اسلام نے متعین کیں، وہ بعد میں یورپی قانونی نظریات میں کسی نہ کسی طور منعکس ہوئیں۔ جن میں Magna Carta اور امریکی آئین شامل ہیں۔

یہ بحض اتفاق نہیں کہ اقوام متحده کے انسانی حقوق کے اعلامیے میں ایسے اصول شامل کیے گئے جو خلافتِ راشدہ کے دور میں واضح طور پر موجود تھے۔ حضرت عمرؓ کا فرمان "لوگوں کو ان کی ماوں نے آزاد پیدا کیا ہے، تم نے انہیں کب سے علام بنالیا؟" آج بھی انصاف کا سب سے جامع اصول سمجھا جاتا ہے۔

### میشٹ: سود سے پاک مالیاتی نظام کی طرف پیش قدمی

مغربی میشٹ صدیوں تک سودی نظام کے شکنجه میں جکڑی رہی، آج خود کو اس کے نقصانات سے نکلنے کے لیے اسلامی مالیاتی اصولوں کی طرف مائل ہو رہی ہے۔ اسلامی بینکاری، زکوٰۃ کا نظام اور سود سے پاک لین دین جیسے تصورات جنمیں کبھی دیانتوں سمجھا جاتا تھا، اب مغربی مالیاتی اداروں میں سنجیدگی سے زیر غور ہیں۔ برطانیہ، فرانس، اور جرمنی جیسے ممالک میں اسلامی بینکاری کے اصولوں پر مبنی مالیاتی ادارے کام کر رہے ہیں۔ جبکہ امریکہ کی کئی ریاستوں میں بھی اسلامی فناں کے ماؤنپر تحقیق ہو رہی ہے۔

معروف ماہر تاریخ Rodney Wilson نے اپنی کتاب Islamic Economics: A Short History (2012) میں بیان کیا ہے کہ اسلامی میشٹ میں ریاست کی میشٹی سرگرمیوں پر گمراہی، خیراتی نظام (زکوٰۃ) اور غیر سودی میشٹ، جدید اقتصادی ماؤنپر اثر انداز ہوئی ہے اور ہو رہی ہے۔

### اخلاقی فلسفہ اور سماجی اصلاحات

اسلام نے ہمیشہ معاشرتی اصلاح پر زور دیا۔ خاندان کی مرکزیت، خیرات و فلاح، سماجی مساوات اور انسانی ہمدردی جیسے مفید اصولوں نے مغربی فکر پر اپنا اثر چھوڑا ہے۔

ہیو من رائٹس ویلفیر سسٹم: مغربی ممالک میں سماجی بہبود کے جو جدید ادارے ہیں، ان کی اصل ہمیں اسلامی زکوٰۃ و صدقہ کے نظام میں ملتی ہے۔

حلال خوراک اور اسلامی طہارت: حیرت کی بات نہیں کہ مغرب میں آج "Organic" اور "Halal" خوراک کا رجحان تیزی سے بڑھ رہا ہے۔

یہ کہنا عنطنه نہ ہو گا کہ اگر اسلامی فلسفہ و سنسن معنوب تک نہ پہنچتا تو یورپ کی نشانہ ٹھانیہ کا آغاز مسکن نہ ہوتا۔

ابن الهیثم کا "تجرباتی طریقہ" (Empirical Method) آج بھی سائنسی ترقی کی بنیاد ہے۔

الجبرا، فلکیات، طب اور کمیا میں مسلمان سائنس و انوں کے اصول آج بھی جدید مغربی سائنس کا حصہ ہیں۔

NASA میں استعمال ہونے والے ستاروں کے ناموں میں عربی اصطلاحات، مغرب پر اسلامی سائنسی اثرات کی ایک چھوٹی سی مثال ہیں۔

مغرب اپنی ترقی کو خود ساختہ قرار دیتا ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ اسلامی فلسفہ کی روشنی کے بغیر وہ ایک سیاہ گھاٹی ہے۔ اگر آج بھی وہ انسانیت کی فلاح کا خواہاں ہے، تو اسے اسلامی تعلیمات سے مزید رہنمائی لینا ہوگی۔ اسلامی فلسفہ نہ صرف ایک فکری ورثہ ہے بلکہ ایک عملی راہنمای بھی ہے جو ہمیشہ عالم انسانیت کو عدل، علم اور فلاح کی راہ دکھاتا رہے گا۔

## سیکولر ازم: ایک مفصل تعارف (قطعہ دوم)

محمد انس بندیوالی

(۲) معاشری نظام:

سیکولر ازم کے اندر دو بڑے معاشری نظام تھے سرمایہ دارانہ نظام Capitalism اور اشتراکی نظام Communism

پہلے ہر جگہ جا گیر دارانہ نظام Feudalism راجح تھا جس میں ایک بہت بڑے جا گیر دار کے ماتحت بہت سارے غریب لوگ کام کرتے ہیں اور وہ ان کے حقوق کو پامال کرتا ہے اور اپنے مال و دولت کو بڑھاتا رہتا ہے کہ کمیٹیل ازم اس کی ایک تھوڑی سی جدید صورت کا نام ہے اس میں ہر کسی کو کمانے کی کھلی اجازت ہوتی ہے البتہ اس نظام میں ملازمین کے کچھ حقوق متعین کر دئے گئے ہیں جس کی بناء پر اس کو بہت زیادہ فروغ ملا اور اکثر ممالک میں آج کمیٹیل ازم ہی راجح ہے اور حتیٰ کہ پاکستان بھی اس برائی سے بچا ہوا نہیں،

دوسرے معاشری نظام کیونکہ، اسکی زیادہ تفصیل کی حاجت نہیں، روں اور چائی میں ۳۰، ۵۰ سال راجح کیا گیا، جہاں وہ بری طرح ناکام ہو گیا، اب ہر جگہ کمیٹیل ازم ہی کو نافذ کیا گیا ہے۔

(۳) مسلم معاشرے میں فروع:

یورپ نے اپنے اس نظام کو پوری دنیا پر مسلط کرنے کی کوشش کی جس کے لئے انہوں نے بھرپور طاقت کا استعمال کیا۔ ۱۹۰۰ انہوں نے کثیر مسلم آبادیوں کو اپنے زیر اثر کر لیا، عیسائیت کو تو پہلے ہی کنارے لگا چکے تھے، اب انہوں نے ہر ممکن کوشش کی کہ اسلام کو بھی ختم کر دیں اور آج تک یہ کوشش جاری ہے۔

(۴) حکومت کی جانب سے رد عمل:

انہائی افسوس کے ساتھ سیکولر ازم کو سب سے پہلے یہاں سے جواب یہ ملا ہے کہ ہر خاص و عام نے اس کو قبول کر لیا خصوصاً بڑے حکمرانوں نے اسلامی تعلیمات کی کھلم کھلانے مخالفت کی، مثلاً: ترکی میں مصطفیٰ مکال، ایران

میں رضا شاہ پہلوی اور پاکستان میں جزل بھی خان وغیرہ اور یوں مسلم معاشرے میں بھی سیکولر ازم کو با آسانی فروغ مل گیا، اس کے چار بڑے اسباب ہیں۔

### (الف) نفس پرستی:

یہ سب سے پہلا انہم اور وسیع سب ہے کیونکہ مسلمان اپنی نفس پرستی میں مگن ہے اور نفس پرست آدمی کسی طرح کی پابندی کو قبول نہیں کرتا جبکہ مذہب پابند کرتا ہے کہ یہ جائز ہے اور یہ ناجائز ہے، یہ چیز کھانا حلال ہے یہ چیز کھانا حرام ہے وغیرہ نفس پرستی نے سیکولر ازم کو سب سے زیادہ مسلمانوں میں فروغ دیا ہے۔

### (ب) عقلی و نظریاتی وجوہات:

انہوں نے اپنے باطل نظریات کے فروغ کے لئے ظاہری طور پر بڑے ہی اجھے دلائل دیئے ہیں اور سائنسی نظریات و ایجادات کی حمایت حاصل کی اور اسکولز، کالجز اور سینیماز کا سہارا لیا، میں ایک چھوٹی سی مثال دوں گا کہ کراچی کے ایک اسکول میں استاد نے چھوٹے بچوں کو بدیا اور ان کے سامنے مسجد، مندر اور چرچ کے Show piece رکھے اور انہیں کہا کہ آپ ان سے نافی Toffee مانگ لیں اب بچوں نے پاری باری تینوں سے ماٹا گا لیکن ان کی مراد پوری نہ ہوئی پھر استاد کے پاس آئے اور کہا کہ، ”میں تینوں جگہ سے نافی نہیں ملی پھر استاد نے کہا کہ یہ میں ہی تمہیں دے سکتا ہوں، یوں بچوں کے لاشعور میں یہ داخل کر دیا گیا کہ مذہب کچھ بھی نہیں جو ہے فقط دنیا ہے، اس طرح غیر محسوس انداز میں نظریات کو ذہنوں میں ڈالنا شروع کر دیا اسی لئے آج بہت سے مسلمان جو فقط دنیاوی طور پر تعلیم یافتہ میں وہ بھی ان کے میٹھے زہر کا شکار ہو کر جا بجا اس طرح کی باتیں کرتے ہوئے مل جاتے ہیں کہ ان کے پاس ٹھوس دلائل ہیں، ان کا نظام عمدہ ہے وغیرہ

### (ج) مغربی تہذیب سے مرغوبیت:

یہ بھارا بہت بڑا لیسہ ہے کہ ہم ظاہری طور پر تو مغرب کے غلام نہیں ہیں لیکن ذہنی طور پر غلام ہیں، مغرب سے جو بھی آواز اٹھتی ہے، ہم اس کو بغیر سوچے سمجھے تسلیم کر لیتے ہیں یہ بھی نہیں دیکھتے کہ وہ ہمارے لئے فائدہ مند ہے یا نقصان دہ، اس ذہنی غلامی کی بنیاد پر بھی سیکولر ازم کو بہت فروغ ملا ہے۔

**علماء کی جانب سے رد عمل:** مسلم ممالک میں اس کار و عمل علماء کی طرف سے آیا تو علماء میں تین گروہ ہو گئے۔

### (الف) رد ایقی مسلم علماء:

انہوں نے اس بات کو لوگوں کے ذہن میں راسخ کیا کہ بس اسلام ہی حق مذہب ہے، اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول ﷺ کی ہے جو لائے ہیں وہی صحیک ہے ان جدید نظریات کے متعلق نہ سنورہ پڑھو، نہ ان کے قریب جاؤ۔ اگرچہ یہ بات تو بالکل حق ہے اور ان علماء کی بنیاد درست ہے لیکن انہوں نے سیکولر ازم کے خلاف بالکل نہ پڑھا، نہ لکھا، نہ عملی میدان میں کوئی کاوش کی تجویز تا سیکولر ازم نے اپنی جڑیں پکڑ لیں اور عوام ہمارے ہاتھوں سے نکانا شروع ہو گئے۔

### (ب) متعدد دین:

اس طبقے کے صاحب علم، مغربی تہذیب سے اتنے مروع ہوئے کہ ان کے پروپیگنڈوں کی زد میں آگئے انہوں نے اسلام کی نئی نئی تشریحات شروع کر دیں اور پورے اسلام کو تبدیل کر کے رکھ دیا، یہ ایسے بدترین لوگ ہیں کہ ازوئے حدیث جود و سروں کی دنیا کی خاطر اپنی آخرت برپا کر دیتے ہیں۔

## (ج) جدید مصلحیں:

ان علماء نے شریعت کی بنیادی باتوں میں کوئی تغیر و تبدل نہیں کیا اور اس پر قائم رہے لیکن جدید نظریات کو بھی پڑھتے رہے اور دیگر کو ان کے بارے میں معلومات بھی فراہم کرتے رہے کہ کس طرح ان کا رد کرتا ہے اور کہاں کہاں ان کے سورچے ہیں، اور یہی صحیح طریقہ ہے کہ برائی کا سامنا آنکھیں بند کر کے نہیں کرتے بلکہ آنکھوں میں آنکھیں ڈال کر مقابلہ کرتے ہیں۔

## (۶) سیکولر ازم کے نقصانات و شبہات:-

یہ سیکولر حضرات جو امن و سلامتی کے بڑے دعوے دار ہیں اب ذرا ان کی امن و سلامتی کی تعریف بھی سن لیں کہ انہوں نے لوگوں کو کتنا فائدہ پہنچایا؟ کتنا سکون پہنچایا؟ اپنے نظریات کے نفاذ کے لئے انہوں نے انسانی خون کس قدر بھایا؟ اس کی مثال نہیں ملتی۔

- مصر: جمال عبد الناصر نے اخوان المسلمين کے ڈھائی لاکھ لوگوں کو انتہائی سفاکی سے موت کے گھاٹ اتار دیا اور جب مصر کی اسرائیل سے جنگ ہوئی تو اس نے اپنے خطاب میں کہا: "فرعون کے بیٹوں! آج تمہارا مقابلہ موئی کی نسل سے ہے۔"
- عراق: احمد حسن البکر اور صدام حسین نے کردوں پر شدید ظلم کیا اور کیمیائی ہتھیر استعمال کئے، لاکھوں لوگوں کو بے دردی سے قتل کیا۔
- ایران: رضا شاہ پهلوی، یہ بھی سیکولر ازم کے بہت بڑے دلدادہ تھے انہوں نے بھی رکھوں لوگوں کو قتل کیا، اسی نے Torcher cell بنائے ہوئے تھے جن کو آج ایرانی حکومت نے عجائب خانہ بنادیا ہے اور اس میں دکھایا گیا ہے کہ رضا شاہ کے دور میں مسلمانوں کو کس کس طریقے سے سزا دی جاتی تھی، جن میں سب سے چھوٹی سزا یہ تھی کہ ناخن کھینچ لئے جاتے اور بجلی کا کرنٹ لگایا جاتا تھا اور انہوں

نے سیکولر ازم کے دفاع میں سینما کو آگ لگادی اور بہت سے لوگوں کو مردا دیا اور پروپیگنڈا یہ کیا کہ مسلمانوں نے آگ لگائی ہے۔

- انڈونیشیا: سہارتوکی نے سیکولر ازم کے نفاذ کے لئے چار لاکھ لوگوں کو قتل کیا۔

جب یہ ساری باتیں سیکولر ازم کے چاہئے والوں کے سامنے رکھی جاتی ہیں کہ تم نے اتنی بربریت کا مظاہرہ کیا ہے تو کہتے ہیں کہ یہ تو تمہارے مسلمان ہیں اور ان کی تاریخ ہی ہے کہ یہ وگ جنگیں لڑتے رہتے ہیں یہ خونی قسم کے لوگ ہیں یاد رہے کہ مذکورہ بالا مسلمان صرف نام کے ہی مسلمان تھے۔

**اگراب ہم آپ کو ان کا مکروہ چہرہ بھی دکھاتے چلیں کہ یہ کتنا امن پسند ہیں؟!**

- جنوبی امریکہ چلی Chile میں پنوشے نے تقریباً تین لاکھ لوگوں کو قتل کیا۔
- روس: سابق سوویت یونین نے ساڑھے دس لاکھ لوگوں کا خون بیپا۔
- امریکا: ہیروشیما اور ناگاساکی میں ایتم بم گرا کر دو دن میں دولاکھا اٹھتر ہزار انسانوں کو موت کے گھاٹ اتار دیا۔
- جرمنی: ہٹلر Hitler نے نسلی تعصب کی بنیاد ڈالی اور جنگ عظیم کے نام پر کروڑوں لوگوں کو لقمہ اجل بنادیا۔
- بھارت: اس نے مسلمانوں، شودر، سکھوں، کشمیریوں پر جو مظالم ڈھائے ہیں وہ کسی سے چھپے نہیں ہیں۔
- برما: برما کی حالیہ دہشت گردی زبانِ زد عالم ہے۔
- اسی طرح پہلی اور دوسری جنگ عظیم مسلمانوں کے ساتھ نہیں ہوئی اس میں برطانیہ، اٹلی، جرمنی، بلجیم، فرانس، وغیرہ شامل تھے یہ سارے ہی غیر مسلم ممالک ہیں، ان سب نے سیکولر ازم کو فروع دیا اور بڑی بڑی جنگیں کر کے کروڑوں لوگوں کو مردا دیا۔

یہ ہے سیکولر ازم کا اصلی چہرہ، آج سیکولر ازم کو نافذ ہوئے تقریباً دو سو برس ہو چکے اور ان صدیوں میں کروڑوں لوگوں کو ہلاک کر دیا گیا آپ اگر تاریخ کا مطالعہ کریں تو یہ معلوم ہو گا کہ ہزار سالوں میں بھی کروڑوں لوگ نہیں مرے۔

ان حقائق کو جانتے ہوئے بھی مسلم حکمرانوں نے سیکولر ازم کو فروغ دیا ہے خاص طور پر ترکی نے غیر دین کو خوش کرنے کی بہت کوشش کی تاکہ وہ یورپی یونین کے اندر شامل ہو جائے، اس نے پردے اور اذان پر پابندی لگادی اذان تودی جاتی مگر صرف ترکی زبان میں، بے حیائی کو بہت فروغ دیا گیا، مساجد کو مقتل یا چبائب خانوں میں تبدیل کر دیا گیا، اسلامی عیدوں کو لغو قرار دے دیا گیا، جبرا تقليید مغرب کروائی گئی اور ادنیٰ سی مخالفت پر موت کا راستہ دکھایا گیا اس کے باوجود بھی آج تک اس کو یورپی یونین میں شامل نہیں کیا گیا معلوم ہوا کہ مسلمان چاہے جتنا بھی ان کو خوش کرنے کی کوشش کرے یہ کبھی بھی راضی نہیں ہونگے۔

پاکستان: سیکولر حضرات پاکستان میں بھی بکثرت پائے جاتے ہیں جو لوگوں کے ذہن میں وسو سے ڈالتے رہتے ہیں کہ مذہب ترقی کی راہ میں رکاوٹ ہے۔ سیکولر ازم ہی اصل ترقی ہے اگر پاکستان بھی اس کو اپنا لے گا تو پاکستان بھی ترقی کر گا۔

یاد رکھیں، دعویٰ کیا جاتا ہے یہ سیکولر ازم ترقی کے لئے بہت اہم ہے تو دعویٰ بغیر دلیل کے قبول نہیں ہوتا آپ ہمیں کوئی ایک دو مشاہ پیش کر دیں کہ جہاں پر سیکولر ازم آیا ہو اور وہاں پر قتل و فحارت گری نہ ہوئی ہو حالانکہ ہم آپ کوئی مشاہیں پیش کر چکے، مزید ایک مشاہ پیش کرتے ہیں۔

بوسنیا ہرزگوینیا Bosnia Herzegovina: یہ مسلمانوں کا ملک تھا ان لوگوں نے اپنے اوپر سیکولر ازم کو کلی طور پر نافذ کر لی تھا یہاں تک کہ انہوں نے اپنے اسلامی نام بھی ختم کر دیئے تھے وہاں جا کر کسی کو کوئی وہم بھی نہیں ہو سکتا تھا کہ یہ ایک مسلمان ملک ہے، یوگو سلاڈیا Yugoslavia: جب آزاد ہوا تو بوسنیا کے لوگوں نے بھی چاہا کہ ان کو بھی آزادی مل جائے تو برطانیہ، امریکہ اور یورپ نے مل کر تمام کروشیز Croats اور سربیز Serbians کو حکم دیا کہ ان کو مار دو کیونکہ یہ بھی ظاہری طور پر مسلمان نہیں ہیں لیکن انکے آباء و اجداد تو مسلمان تھے کہیں ایسا نہ ہو وہی روح بھڑک اٹھے اور دوبارہ جوش مارے، لہذا ان کو مار دو۔

یہ بات سن کر آخری بات یہی کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: وَلَنْ تَرْضَى عِنْكُ الْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَى حَتَّى تَتَبَيَّنَ مِلَّتُهُمْ

ترجمہ اور یہودی و عیسائی، ہر گز تم سے راضی نہ ہو گے، جب تک تم ان کے دین کی پیروی نہ کرلو۔ (بقرہ: ۱۲۰)

۷) مارک تحام کے اقدامات:-

(۱) سب سے پہلا بیانیادی اور سطحی کام یہ ہے کہ سیکولر نظریات اور اس کے نتائج سے آگاہ ہونا کیونکہ اگر ہمیں ان دونوں کا علم نہ ہو گا تو غلط راہ کی جانب راغب ہو سکتے ہیں،

آپ جانتے ہیں کہ اس کی بنیاد مذہب سے دوری اور ظلم و ستم ہے لہذا اگر کوئی شخص اس کی محشر ای کرے تو آپ سوال پوچھیں کہ سیکولر ازم کو آئے ہوئے دوسو سال ہو چکے ہیں کوئی ایک مثال دے دی جائے جہاں یہ امن و سلامتی کا پیغام لا یا ہو؟

(۲) ہم یہ ساری باتیں سن کر جلنے اور کڑھنے سے آگے بھی کچھ کریں ہمیں غصہ تو بہت آتا ہے کہ ہم پر بڑے ظلم کے گئے ہیں آگے بھی ہمیں کچھ عقل ہونی چاہئے کہ ابھی تو یہ صرف معلومات ہی ہے اس کے بعد عملی میدان میں ہمیں یہ دیکھنا ہے کہ کہاں کہاں لوگوں کو روکنا ہے اور کہاں کہاں حمدہ کرنا ہے اور اس معلومات کو کہاں تک پہنچانا ہے اور یہ جانتا ہے کہ ان کے جدید اعتراضات اور شبہات اور جوابات کیا ہیں؟

(۳) مختلف مقامات پر سینماز ہوں جہاں اس کے متعلق آگاہی فراہم کی جائے کہ دور حاضر میں مسلمانوں کا مقابلہ سیکولر ازم سے ہی ہے۔

(۴) مستند دلائل کی روشنی میں اسلامی نظریات پر ہونے والے اعتراضات کے جوابات دیے جائیں خصوصاً عقیدہ توحید، جہاد، حدود، تصاص اور حقوق نسوں اور دیگر شرعی احکامات کی درست تشرییفات کو منظر عام پر لا یا جائے۔

(۵) تاریخی شواہد پیش کریں کہ فلاں دور میں کیا ہوا؟ سیکولر ازم نے کیا نقصانات کئے؟ تاریخی شواہد بہت پر اثر ہوتے ہیں

(۶) ہر طرح کے میڈیا کا استعمال نہایت مفید رہتا ہے یعنی چھوٹی Video clips اور Animations کے ذریعے لوگوں کو معلومات فراہم کی جائیں

(۷) دین اسلام کا گہرائی سے مطالعہ بھی انتہائی ضروری ہے کیونکہ بعض ہمارے اپنے ہی لوگ مذہب پر اعتراض کرتے ہیں جس کی بنیادی وجہ یہ ہے کہ ہمیں اپنے مذہب کے بارے میں تفصیلی علم نہیں، مغرب کو پسند کرنے

والے مذہب کی کتابیں پڑھتے بھی ہیں تو وہی کتابیں پڑھتے ہیں جو یا تو سطحی معلومات دیتی ہیں یا ان لوگوں کی لکھی ہوتی ہے جو اسلام کی روح سے نآشنا ہوتے ہیں اور اپنی ناقص عقل کے مطابق اسلام کی تفسیریات کرتے ہیں، اب ہماری ذمہ داری یہ ہے کہ ہم معتمد علماء کی مستند کتب میں خود پڑھیں اور رسول تک بھی پہنچائیں، یہ نہ بھولیں کہ دور حاضر اسلام سے زیادہ بھی نظریاتی جنگ کا دور ہے۔

یہاں تک پہلا حصہ سیکولر ازم کا انتہائی مختصر تعارف مکمل ہوا۔

## لبرل ازم: ایک جائزہ

عائشہ کشفیں

### (مسلم معاشرے پر لبرل ازم کے اثرات)

مغرب روشن خیالی کے اهداف و مقاصد جنہوں نے مغربی معاشرہ کو متاثر کیا، اب خصوصی طور پر اسلامی معاشرہ ان کا ہدف بنا ہوا ہے۔ ان اهداف کے ذریعے ذہنی، تہذیبی اور اخلاقی تبدیلیوں کا سلسلہ شروع ہے۔ لبرل ازم نے جس طرح مغرب میں اپنے اثرات چھوڑے، اس طرح مسلم معاشرہ بھی اس کے اثرات سے نہ فوج سکا۔ ذیل میں مسلم معاشرے پر اس کے اثرات بیان کئے جا رہے ہیں:

### (1) سیکولر نظام تعلیم

آزاد خیالی کی تحریک نے جہاں عالم اسلام کو دیگر شعبہ ہائے حیات میں متاثر کیا وہاں نظام تعلیم بھی اس کی دسترس سے نہ فوج سکا۔ بلکہ یہ کہنا بجا ہو گا کہ نظام تعلیم روشن خیالی کا خاص ہدف رہتا کہ ایک ایسی نسل تیار کی جاسکے جو اپنے مخصوص نظریہ حیات سے لا علم ہو۔ اس قسم کی مادی تعلیم کا انتظام کیا جائے جس سے مادی ترقی تو کی جاسکے لیکن اخلاقی لحاظ سے یہ قوم بالکل دیوالیہ ہو جائے۔

ہمارے ہاں مروجہ نظام تعلیم اس نے قائم نہیں کیا گیا کہ مسلمانوں کے تہذیب کو زندہ رکھنے اور ترقی دینے کے لئے اقدامات کے جائیں بلکہ اس کے پیش نظر ایسے لوگ تیار کرنا ہے جو دین سے بیزار ہوں اور محض مادی ترقی کو ہی سب کچھ سمجھتے ہوئے بغیر اخلاقی سیکولر و لبرل ازم اقدار کے آگے بڑھتے جائیں۔ اس طرح کے لبرل و سیکولر نظام تعلیم نے ہماری جڑوں کو کھو کھلا کر دیا ہے

## 2- سیاسی اثرات

پاکستان کا وجود دنیا کے نقشے پر اسلامی جمہوریہ کے حوالے سے ظہور پذیر ہوا۔ اسی بناء پر عالمی طاقتوں پاکستان میں ایسی سیاسی شخصیات کے سر پر ہاتھ رکھتی ہیں جو زیادہ لبرل بلکہ سیکولر ہوں تاکہ وہ ملک پاکستان کے حکومتی معاملات اور مذہبی تعلیمات کو الگ الگ کرنے کی کوشش کرتے رہیں۔ پاکستان کے موجودہ سیاسی حالات کو اس تناظر میں دیکھا جائے تو ہمارے ہاں آج کی ”روشن خیالی“ کے نفعے کی بہت اچھی طرح سمجھ آجائی ہے کہ یہ فکر کہاں سے درآمد ہوئی اور اس کے پیچھے کونے مقاصد کا فرمائیں۔

عالمی طاقتوں کو اپنے مقاصد کی تکمیل کے لئے ایسا لبرل اور سیکولر ذہنیت کا حکمران درکار ہے جو یہاں کے دینی عناصر اور دینی شعائر سماحت تمام دینی اقدار کو ختم کرنے کے درپے ہو اور لا دینی افکار کا حکومتی سطح پر چار کیا جاتا رہے۔ یہی وجہ ہے کہ ہمیں آج اور اس سے بھی پہلے کئی ادار حکومت میں حکمرانوں کی طرف سے دینی نظریات کا مذاق اڑائے جانے کی کئی مثالیں ملتی ہیں۔

## 3- معاشرتی و اخلاقی اثرات

معاشرے کو سیکولر لبرل بنانے کے لئے ایسی روایات اور اقدار کی حوصلہ افزائی سرکاری سطح پر بھی کی جا رہی ہے، جس کے نتیجہ میں فاشی عالم ہو۔ ایسیہی یہ ہے کہ ایسی روایات معاشرے کے لئے کوئی صحت مند سرگرمیاں ہرگز نہیں ہیں بلکہ فکری لحاظ سے حیوانیت اور جنسی بے راہ روی کی طرف مائل کرنے کے اقدام ہیں۔ دراصل روشن خیالی کا وہ پورا خاکہ جو ہم نے اغیار سے مستعار لے رکھا ہے اس میں رنگ بھرنے کے لئے بھی اس کی دی ہوئی ثقافتی اقدار کو استعمال کیا جا رہا ہے۔

ذرائع ابلاغ، ریڈیو، تلویزی وی، اخبارات و جرائد اور قلموں کو بڑی منصوبہ بندی سے فکر و نظر کی گمراہیاں پھیلانے اور اسلامی اقدار کو مٹانے اور ان کا مذاق اڑانے کے لئے استعمال کیا جا رہا ہے اور ان تمام کو لبرل ازم کا لازمی تقاضا قرار دیا جا رہا ہے۔

مسلمانوں کی دینی اقدار اور پختہ عقائد کو بنیاد پرستی قرار دے کر نئی نسلوں کو اپنی پرانی نہ نسل کے عقیدے اور ایمان سے بد ظن کرنے کی کوشش کی جا رہی ہے۔ ہمارے نوجوانوں کے فکری جذبہ تحسی سے فائدہ اٹھا کر فلمنی کہانیاں

اور ان کے کردار انہیں ایک الی راہ پر گامزنا کرنے کی کوشش کر رہے ہیں کہ ان میں اچھے اور بے اعمال کی تمیز اور احساس ہی ختم ہو جائے۔

جب روح کی پاکیزگی اور حیا جو ایمان کا خاصہ ہے، متزلزل ہو جائے تو انسان اور جانور کا فرق و امتیاز ہی مٹ جاتا ہے۔ جدید ذرائع ابلاغ کے ذریعے ثقافت کے نام پر پہاڑونے والا طوفان ہمارے معاشرے پر انتہائی زہر لیے اثرات مرتب کر رہا ہے۔ مغرب سے متاثر ہو کر ہمارے بعض ذرا موسوں اور پروگراموں میں ذو معنی فقرے، غیر اخلاقی مکالمے اور ناپسندیدہ مناظر سنانا اور دکھانا معمول ہے۔ الغرض لبرل ازم و سیکولر ازم کو اپنانے کی ووڑ میں ہمارا معاشرتی و اخلاقی ڈھانچہ تباہی کا شکار ہو چکا ہے۔

ہمارے معاشرے میں مادر پدر آزادی کو لبرل ازم قرار دیا جا رہا ہے۔ لبرل ازم کے فروع کے لئے خواہ سیکولر نظام تعلیم ہو یا ہماری ثقافتی اقدار کو رومنڈتا ہو امیدیا، ان تمام نے ہمارے معاشرے کی صورت گری میں انتہائی منفی کردار ادا کیا ہے۔ اس لئے کہ معاشرتی سطح پر دینی و اخلاقی کردار کی پسپائی کی بنیادی وجہ "آزاد خیالی اور لا دینیت کے رجحان ہیں۔

### نتیجہ بحث

لبرل ازم نے مسلم معاشروں میں منفی اثرات چھوڑے۔ مغرب میں جہاں لبرل ازم کی وجہ سے مغربی معاشرے میں سائنسی علوم میں ترقی ہوئی وہاں الخاد اور دین سے دوری کے اثرات بھی مرتب ہوئے۔ اسی طرح یہ اثرات پوری دنیا میں پھیلے باخصوص مسلم معاشرے پر اس نے گہرے منفی نقش ثبت گئے۔

ایک مسلمان کو ہمیشہ یہ بات یاد رکھنی چاہیے کہ سیکولر ازم، لبرل ازم اور دہریت کی تحریکیں یہ سب عیسائی اور دیگر تحریف شدہ و خود ساختہ مذاہب سے بد نظر ہونے کی صورت میں پیدا ہوئی ہیں۔ الحمد للہ اسلام ایک مکمل، مستند دین ہے جس کی کوئی بات بھی غیر فطری، ظالماً اور سنس نظریات کے خلاف نہیں اور نہ ہی اسلام سنس و تحقیق کے منافی ہے، اسلام میں ہر اخلاقی و معاشرتی خوبی ہے جس کو آج کے کفار بھی مانتے ہیں۔ اس لیے ایک مسلمان کو آزادی کے نام پر بے دین ہونے سے چنا چاہیے اور سیکولر و لبرل اذہان رکھنے والوں کی ہر گز تائید و ترویج کا حصہ نہیں بننا چاہیے۔

## فتوح الغیب اور تعلیمات قادریہ

محمد اسماء بن صالح

علامے حنبلہ میں شیخ الاسلام سید ناامم مجی الدین عبد القادر الجیلانی الحسنی علیہ الرحمہ کو مسلمانوں میں بہت زیادہ شہرت حاصل ہوئی۔ سلسلہ قادریہ کی نسبت بھی شیخ عبد القادر عجلۃ اللہ علیہ کی طرف کی جاتی ہے۔ آپ کے مقالات کا مجموعہ فتوح الغیب بہت مشہور ہے جو عربی زبان میں مرتب ہوا اور اس کے تراجم بھی دستیاب ہیں۔ فتوح الغیب کی مختلف شروح بھی تحریر کی گئی جن میں شیخ تقی الدین ابوالعباس احمد ابن تیمیہ حنفی، شیخ عطاء اللہ گجراتی اور علامہ عبد الحق محدث دہلوی علیہ الرحمہ کی تحریر کردہ شرح میں بھی شامل ہے۔ فتوح الغیب میں شیخ کے میئے نے تکملہ کا اضافہ بھی کیا۔

ایک مومن کی شان ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے فیضوں پر راضی رہتا ہے اور آزمائش کے دوران صبر کرتا ہے۔

شیخ عبد القادر جیلانی عجلۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں کہ:

لا بد لکل مؤمن في سائر أحواله من ثلاثة أشياء أمر يبتله ونجي يجتنبه وقدر يرضي به. فأقل حالة لا يخلو المؤمن فيها من أحد هذه الأشياء الثلاثة. فينبغي له أن يلزم بما قلبه وليحدث بما نفسه ويأخذ بما الجوارح في سائر أحواله.

شیخ عبد القادر جیلانی عجلۃ اللہ علیہ بہت بڑے موحد تھے اور اپنے معتقدین کو بھی عقیدہ توحید سے وابستہ رہنے کی سختی سے تلقین کرتے تھے۔ شرک و بدعت کے خلاف جدوجہد کرتے رہے اور اپنے تلمذہ کو بھی شرک و بدعت سے دور رہنے کی تلقین کرتے رہے۔ ہر حال میں اللہ تعالیٰ سے مدد طلب کرنے کی تلقین کی۔ صرف قادریوں کے لیے ہی نہیں بلکہ تمام مسلمانوں عقیدہ توحید سے وابستہ رہنا لازم ہے کیونکہ یہ سب سے بنیادی عقیدہ ہے۔ اور اگر عقیدہ توحید پر درست طریقے سے ایمان نالایا جائے تو ہم مسلمان کیونکر رہ سکتے ہیں

الذى فتوح الغیب کے دوسرے مقالے میں حضرت جیلانی عجلۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

اتبعوا ولا تبدعوا، وأطععوا ولا تمرقوا، ووخدوا ولا تشركوا، ونزهوا الحق ولا تنتهوا.

عقیدہ توحید کے متعلق فتوح الغیب کے تیسرے مقالے میں امام جیلانی فرماتے ہیں۔

وقطع ان لا فاعل في الحقيقة إلا الله ولا محبك ولا مسكن إلا الله ولا خير ولا شر ولا ضر ولا نفع ولا عاء ولا منع ولا فحص ولا غلق ولا موت ولا حياة ولا عز ولا ذل إلا يد الله.

شیخ عبدالقدار جیلانی رحمہ اللہ نے مسلمانوں کو متعدد ہے کا درس دیا۔

فتح الغیب میں حضرت جیلانی رحمۃ اللہ علیہ ترقہ سے دور رہنے کی تلقین کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ:

وتواخوا ولا تعادوا، واجتمعوا على الطاعة ولا تنفرقوا، وتحابوا ولا تبغضوا.

جب اللہ تعالیٰ ہمیں مال و دولت اور نعمتیں عطا کرے تو ہمیں شکر ادا کرنا چاہیے اور صدقہ کرنے میں زیادہ کوشش کرنی چاہئے تاکہ اللہ تعالیٰ ہم سے راضی ہو اور اپنی نعمتوں سے ہم پر اپنا فضل و کرم جاری رکھ لیکن اگر ہم ناشکری کریں اور مال و دولت کے ساتھ مصروف ہو کر عبادت و اطاعت کو بھول جائیں تو اللہ تعالیٰ ہمیں اپنی نعمتوں سے محروم کر دے گا۔

شیخ عبدالقدار جیلانی رحمہ اللہ نے فرمایا کہ:

إذا أعطاك الله عز وجل مالا فاشتغلت به عن طاعته حجك به عنه دنيا وأخرى وربما سلوك إيماه وغيرك وأفقرك لاشتغالك بالثغمة عن النعم وإن اشتغلت بطاعته عن المال جعله لك موهبة ولم ينقص منه حسنة واحدة وكان المال خادمك وأنت خادم المولى فتعيش في الدنيا مدللا وفي العقبى مكرما مطينا في جنة المأوى مع الصديقين والشهداء والصالحين.

ایک مسلمان نعمت کے حصول پر شکر اور مصیبت کے دوران صبر کرتا ہے۔

فتح الغیب میں حضرت جیلانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

فإن كانت الشفاعة فاشتغل بالشکر، وإن كانت البلوغ فاشتغل بالتصبر والصبر.

معاشرے میں حسد ایک روحانی بیماری ہے جو لوگوں کے درمیان جھگڑے اور بغش کا باعث بنتی ہے۔ فتح الغیب کا سینتیسوال مقالہ حسد کی نفی میں ہے۔ امام عبدالقدار جیلانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

ما لي أراك يا مؤمن حاسدا جارك في مطعمه ومشربه وملبسه ومنكحه ومسكه وتقلبه في غناه ونعم مولاه عز وجل وقسمه الذي قسم له! أما تعلم أن هذا مما يضعف إيمانك ويسقطك من عين مولاك عز وجل ويغضبك إليه!

عبادات اور معاشرتی معاملات میں فرائض بہت اہم ہیں۔

حضرت عبدالقدار جیلانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں۔

ينبغي للمؤمن أن يستغل أولاً بالفرائض فإذا فرغ منها استغل بالستن ثم يستغل بالتوافق والفضائل فا لم يفرغ من الفرائض فالاشتغال بالستن حمق ورعونة فإن استغل بالستن والتوافق قبل الفرائض لم يقبل منه وأهين فيه

کل رجل یدعوه الملک إلى خدمته فلا يأتي إليه ويقف في خدمة الأمير الذي هو غلام الملک وخدمه وتحت يده ولايته.

فتح الغیب میں تصوف و طریقت کے متعلق ابحاث کے بعد تکملے میں حضرت عبد القادر جیلانی علیہ الرحمہ کی وصیت درج ہے۔ سیدنا عبد وہاب الجیلانی رحمہ اللہ کو وصیت کرتے ہوئے سیدنا عبد القادر الجیلانی رحمہ اللہ نے توحید کا سختی سے درس دیا اور تین مرتبہ تاکید کرتے ہوئے کہا کہ توحید پر قائم رہو۔

عليك بتفوى الله عز وجل ولا تخف أحدا سوى الله ولا ترج أحدا سوى الله وكل الحاج إلى الله عز وجل ولا تعتمد إلا علىه، واطلبها جميعا منه تعالى ولا تشکل على أحد غير الله سبحانه. التوحيد التوحيد جماع الكل.

وفات کے وقت سیدنا عبد القادر نے فرمایا۔

استعنت بلا إله إلا الله سبحانه وتعالى، (وهو) الحى الذى لا (يموت، ولا) يخشي الفوت. سبحان من تعز بالقدرة وقهر عباده بالموت، لا إله إلا الله محمد رسول الله.

فتح الغیب کے مطلعے معلوم ہوتا ہے کہ امام عبد القادر الجیلانی توحید و سُنّت سے وابستہ رہنے کا درس دیتے رہے۔ آج چھر مسلمانوں کو غیرتِ مند علماء اور مشائخ کی ضرورت ہے جو شرک و بدعت اور الحاد کے خلاف صاف آراء ہوں اور مسلمانوں کو تحذیر کرنے کی کوشش کریں۔